
 

 

La revue Pensées vives est mise à disposition selon les termes de la licence Creative Commons 

Attribution 4.0 International. 

Les articles de la revue sont utilisables sous licences CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations, 

extraits d’œuvres) sont susceptibles d’être soumis à des autorisations d’usage spécifiques. 

L’Université Clermont Auvergne est l’éditeur de la revue en ligne Pensées vives.  

 

POUR CITER CET ARTICLE : 

Yuhao Yang, « Temps, genre littéraire et identité culturelle dans les représentations 

de la Chine au xxe siècle : Une étude comparée de Lucien Bodard et Han Suyin », 

Pensées vives [En ligne], 5 | 2026 

URL : http://revues-msh.uca.fr/pensees-vives/index.php?id=498 

DOI : https://dx.doi.org/10.52497/pensees-vives.498 

http://revues-msh.uca.fr/pensees-vives/index.php?id=498
https://dx.doi.org/10.52497/pensees-vives.498


1 

Temps, genre littéraire et identité culturelle dans 

les représentations de la Chine au XX
e siècle : Une 

étude comparée de Lucien Bodard et Han Suyin 

Time, Literary Genre and Cultural Identity in 20th Century Representations 

of China: A Comparative Study of Lucien Bodard and Han Suyin 

Yuhao Yang 

CELIS, Université Clermont Auvergne 

Cette étude comparative examine les représentations de la Chine au XXe siècle 

chez Lucien Bodard et Han Suyin, deux écrivains nés en Chine dans les années 1910. 

L’analyse s’articule autour de trois dimensions principales. D’abord, la dimension 

temporelle révèle l’importance de l’écart entre le temps de l’événement et celui de 

l’écriture. Ensuite, le croisement générique montre des évolutions inverses : Bodard 

passe du reportage journalistique au roman autobiographique, tandis que Han Suyin 

évolue de la fiction vers l’autobiographie historique. Cette transgression facto-

fictionnelle témoigne d’une recherche constante de formes d’expression adaptées à 

leur projet d’écriture. Enfin, la construction identitaire, analysée à travers la théorie 

de Stuart Hall, révèle comment leurs œuvres constituent des tentatives de 

positionnement identitaire dans un contexte diasporique. 

imagologie, représentation, croisement générique, identité culturelle 

This comparative study examines representations of China in the twentieth century in the 

works of Lucien Bodard and Han Suyin, two writers born in China during the 1910s. The 

analysis is structured around three principal dimensions. First, the temporal dimension 

reveals the significance of the gap between the time of the event and the time of writing. Second, 

the generic crossover demonstrates inverse evolutions: Bodard transitions from journalistic 

reporting to autobiographical novels, while Han Suyin evolves from fiction toward historical 

autobiography. This facto-fictional transgression attests to a constant search for forms of 

expression adapted to their writing projects. Finally, identity construction, analyzed through 

Stuart Hall’s theory, reveals how their works constitute attempts at identity positioning within 

a diasporic context. 

imagology, representation, generic crossover, cultural identity 

Si Lucien Bodard s’est distingué en France par ses grands 

reportages sur la première guerre d’Indochine et sur la Chine 

communiste, publiés dans France-Soir durant les années 1950 et 1960, 

ainsi que par son roman autobiographique Anne Marie, couronné du 

prix Goncourt en 1981, Han Suyin s’est fait connaître du public 

occidental en tant que romancière grâce à la parution de son best-seller 

A Many-Splendoured Thing en 1952, avant d’asseoir sa notoriété par 



TEMPS, GENRE LITTERAIRE ET IDENTITE CULTURELLE 

2 

la publication successive de plusieurs ouvrages autobiographiques et 

historiques à partir des années 1960.  

Ces deux écrivains, dont la naissance en Chine dans les 

années 1910 est suivie d’une enfance marquante dans ce pays, y ont 

effectué par la suite de nombreux séjours après la Seconde Guerre 

mondiale. De ces expériences émergent des représentations variées de 

la Chine du XXe siècle, déclinées à travers divers genres littéraires : 

romans, reportages, essais, autobiographies et récits de voyages. La 

présente étude se propose d’examiner trois dimensions essentielles 

dans l’analyse comparée de leurs représentations chinoises : 

l’articulation entre temps de l’événement et temps de l’écriture, les 

modalités du croisement générique entre fait et fiction, et les enjeux de 

la construction identitaire dans un contexte diasporique. 

TEMPS CROISÉS : DE L’ÉVÉNEMENT À L’ÉCRITURE 

La dimension temporelle s’impose d’emblée comme un axe 

d’analyse privilégié. Les représentations qui constituent notre objet 

d’étude embrassent une vaste période historique, s’étendant du 

crépuscule de la dynastie Qing jusqu’à l’ère des « Réformes et 

ouvertures » de la République populaire, en passant par l’époque de la 

Chine nationaliste. Cette temporalité se déploie suivant une ligne 

chronologique jalonnée d’événements historiques majeurs qui non 

seulement nourrissent la matière première des ouvrages à forte 

référentialité, tels que les reportages et les essais, mais servent 

également de trame narrative ou de contexte historique dans leurs 

œuvres romanesques sur la Chine. 

Dans sa biographie romancée de Jiang Qing1, constituée par le 

diptyque Les Dix Mille Marches (1991) et Le Chien de Mao (1998), 

Bodard réinterprète les moments décisifs qui ont infléchi 

simultanément la trajectoire de Jiang Qing et le cours de l’histoire 

nationale. La mise en scène dramatique de l’accueil réservé à la 

mission Dixie lors de sa venue à Yan’an en juillet 1944 illustre 

parfaitement cette approche : la protagoniste s’y mue en instrument de 

séduction au service de la propagande communiste : 

Tout ce qu’elle a de ris et de fossettes, de mines graves et 

délicieuses, d’accents moelleux, elle s’en sert auprès de 

ces Yankees. Ce sont des mâles, pour la plupart de belle 

prestance, et il ne lui déplaît nullement de les appâter. […] 

 
1 La quatrième épouse de Mao Zedong. 



TEMPS, GENRE LITTERAIRE ET IDENTITE CULTURELLE 

3 

Elle est la taxi-girl du communisme, l’avenante cavalière 

qui passe des bras des colonels à ceux de simples 

lieutenants2. 

Cependant, par la suite de l’échec de la médiation menée par 

Patrick Hurley, l’émissaire de Roosevelt, dans les relations entre le 

Kuomintang et le Parti communiste, la protagoniste devient enfin le 

bouc émissaire de cette stratégie de charme avortée. Elle se trouve dès 

lors confrontée à un nouvel effacement au sein des rapports de force 

politiques – thématique centrale qui traverse ces deux œuvres de 

fiction. 

Cette même réinterprétation de l’histoire transparaît également 

dans A Many-Splendoured Thing (1952), l’autofiction de Han Suyin, 

œuvre qui se distingue par sa précision chronologique, garantie par les 

marqueurs temporels d’événements festifs ou guerriers. En situant 

l’ouverture de son récit en mars 1949, au moment où les armées 

communistes connaissent une progression triomphale dans la guerre 

civile, la narratrice brosse un portrait de missionnaires occidentaux 

exilés à Hong Kong et dévoile l’agonie d’un ordre désormais caduc, 

ainsi que l’illustrent les propos d’un ancien prédicateur :  

Les missionnaires ne retourneront jamais en Chine. Les 

missions y sont aujourd’hui aussi anachroniques que les 

pieds bandés. Nous appartenons au même monde 

moribond que le colonialisme, et nous sommes tout aussi 

putréfiés. Il ne sert à rien de nous leurrer ; nous avons 

accompli notre œuvre, et nous devons maintenant partir3. 

[…] 

Cette rencontre avec les « vestiges » d’un univers colonial en 

décomposition préfigure l’exploration que mènera plus tard l’héroïne 

dans la Chine Nouvelle, exploration qui lui permettra paradoxalement 

de révéler les convergences entre idéal chrétien et doctrine 

communiste. 

 
2 Bodard Lucien, Le Chien de Mao, Paris, Grasset, 1998, p. 146. 
3Suyin Han, A Many-Splendoured Thing, Londres, Jonathan Cape, 1952, p. 27. Traduction de 

l’anglais : « Missionaries will never go back to China. Missions are as anachronistic there today 
as bound feet. We belong to the same dying world as colonialism does, and we are just as 

putrefied. It’s no use deluding ourselves; we have done our work, and now we must go. [...] » 



TEMPS, GENRE LITTERAIRE ET IDENTITE CULTURELLE 

4 

L’analyse de cette temporalité ne saurait se limiter au seul temps 

événementiel où s’inscrit une représentation donnée ; elle doit 

nécessairement prendre en compte le temps de l’écriture où celle-ci 

prend forme, ainsi que l’intervalle plus ou moins considérable qui 

sépare ces deux moments. Cet écart temporel, qui traduit la distance 

critique avec laquelle l’auteur appréhende le pays, conditionne non 

seulement l’accès aux informations disponibles au moment de 

l’écriture, mais influence sans doute les après-coups auctoriaux de 

l’objet observé.  

À titre d’exemple, il est particulièrement révélateur de confronter 

les deux portraits de la Chine communiste de 1956 brossés par Han 

Suyin : celui esquissé dans une interview réalisée immédiatement après 

sa première visite cette même année, et celui dépeint dans son 

autobiographie publiée en 1980. En 1956, l’écrivaine décrit dans une 

entrevue avec le Nanyang Siang Pau une Chine transformée, « déjà sur 

la bonne voie », où « la vie du peuple restait difficile, mais pleine 

d’espoir et de sens », vantant notamment la liberté d’expression qui y 

règne : « le degré de liberté d’expression actuel en Chine, ainsi que 

l’encouragement des autorités à favoriser l’expression libre, m’ont 

profondément impressionnée4 ». 

En revanche, Han propose en 1980 une vision plus finement 

différenciée de cette même expérience. D’une part, elle est ravie de 

constater les améliorations apportées à la vie quotidienne des masses 

par rapport à la Chine pré-révolutionnaire : « […] dans les rues, les 

gens riaient et se promenaient, et il y avait une gaieté et une facilité 

palpables, et les enfants, oh, comme ils étaient beaux maintenant, si 

beaux et en bonne santé5 ». D’autre part, elle éprouve un « sentiment 

d’étouffement » face aux méthodes de rééducation imposées aux 

intellectuels, ainsi qu’une perplexité devant l’alternance de 

mouvements politiques contradictoires. De toute évidence, cette 

dernière version émerge en effet d’une connaissance approfondie de la 

Chine communiste acquise au fil de multiples séjours sur deux 

décennies. 

En plus, l’écart entre le temps de l’« événement » et celui de 

l’écriture paraît susceptible de révéler des mutations significatives dans 

 
4 Liguang Mo 莫理光, « Zhou Guanghu nüshi dalu guilai yixitan » 周光瑚女士大陸歸來一

席談, [Une conversation avec Mme Zhou Guanghu de retour de Chine continentale], Nanyang 

Siang Pau 南洋商报, 22 juillet 1956. 
5 Suyin Han, My House Has Two Doors, Londres, Jonathan Cape, 1980, p. 125-126. Traduction 

de l’anglais : « […] on the streets people were laughing, and strolling, and there was palpable 
cheerfulness and ease, and the children, oh, how beautiful were the children now, so beautiful 

and healthy. » 



TEMPS, GENRE LITTERAIRE ET IDENTITE CULTURELLE 

5 

l’imaginaire social, que Daniel-Henri Pageaux définit comme « le 

modèle, le schéma culturel, qui est préexistant [à toute représentation], 

dans la culture “regardante”6 ». Cette dimension s’avère subtile dans le 

cas de nos deux auteurs : pour Lucien Bodard, elle nécessite l’examen 

attentif du contexte français ; pour Han Suyin, elle implique une double 

perspective : d’un côté, celle d’une écrivaine s’exprimant 

principalement en anglais et s’inscrivant dans un contexte anglo-saxon, 

de l’autre, celle d’une auteure d’origine sino-belge ancrée dans un 

contexte culturel chinois. 

Cette dimension temporelle de la création littéraire nous conduit 

naturellement à examiner l’évolution et la diversité des genres qui 

caractérisent leurs œuvres respectives, ainsi que la manière dont ces 

différentes formes d’expression s’entrecroisent et se complètent dans 

leur représentation de la Chine. 

CROISEMENT GÉNÉRIQUE ET TRANSGRESSION FACTO-

FICTIONNELLE 

La trajectoire littéraire de Lucien Bodard s’amorce en 1948, 

lorsqu’il devient envoyé spécial de France-Soir en Asie et entreprend 

de dépeindre la Chine contemporaine à travers ses reportages de 

terrain. Dans sa production journalistique couvrant la période 1948-

1961, la Chine sous régime communiste incarne initialement la figure 

du « péril rouge » susceptible de déstabiliser l’ensemble du continent 

asiatique. Un reportage publié dans France-Soir en août 1949 illustre 

de manière saisissante cette perception alarmiste, en rapportant les 

craintes d’une résidente occidentale de Shameen (en chinois, 

Shamian)7 confrontée à l’avancée des forces « rouges » : 

Comme en 1938, comme en 1938. À peine les derniers 

soldats [du Kuomintang] avaient-ils disparu que le pillage 

a débuté, un enfer de meurtres et de viols dans les flammes 

des incendies. Cela a duré quinze jours. Dans quelques 

semaines, ce sera de nouveau le pillage8. 

 
6 Pageaux Daniel-Henri, « De l’imagerie culturelle à l’imaginaire », dans Brunel Pierre, 

Chevrel Yves (dir.), Précis de la littérature comparée, Paris, Presses universitaires de France, 
1989, p. 133-160 [En ligne] DOI : https://doi.org/10.3917/puf.brune.1989.01.0133. 

7 Shameen, ou Chamine, ancienne concession franco-britannique, est une île fluviale située sur 

la rivière des Perles, dans le centre-ouest de la ville chinoise de Canton. 
8 Bodard Lucien, « À Canton, un seul commerce ne vit pas de contrebande : celui du venin de 

serpent », France-Soir, le 20 août 1949, p. 1-2. 

https://doi.org/10.3917/puf.brune.1989.01.0133


TEMPS, GENRE LITTERAIRE ET IDENTITE CULTURELLE 

6 

Cette voix tremblante révèle un mécanisme psychologique 

évocateur : l’établissement d’une correspondance troublante entre la 

menace communiste qui se profile et le traumatisme encore vivace de 

l’invasion japonaise de 1938. Et notre reporter livre une description 

minutieuse de la stratégie défensive adoptée par cette vieille, qui tente 

de se dissimuler derrière une « armure » vestimentaire – « un appareil 

formidable de châles et de lunettes et, surtout, un épouvantable éventail 

à fleurs9 » – comme si ces fragiles accessoires de mode pouvaient 

constituer un rempart efficace contre l’angoisse existentielle. 

Puis, la Chine apparaît comme un pays s’affermissant au fil des 

campagnes idéo-politiques, image soigneusement dépeinte dans La 

Chine de la douceur (1957) et La Chine du cauchemar (1961). Ces 

deux ouvrages majeurs, bien qu’issus d’articles initialement publiés 

dans France-Soir, relèvent déjà des traits du « New Journalism », que 

James E. Murphy définit comme une forme de reportage créative, 

distinguée par l’emploi de « techniques littéraires dramatiques, le 

reportage intensif et le reportage d’une subjectivité généralement 

reconnue10 ».  

À titre d’illustration, dans La Chine de la douceur, Bodard 

interprète la transformation urbaine de Pékin comme un projet 

politique inexorable visant à mettre en relief la grandeur du 

communisme chinois. Cette ambition se manifeste à travers une double 

démarche architecturale : d’une part, la préservation du patrimoine 

historique, « religieusement restauré, réparé, amélioré » ; d’autre part, 

l’édification d’une architecture moderne monumentale de « style 

soviéto-munichois11 ». Cependant, cette métamorphose se caractérise 

non seulement par une détermination absolue, mais notamment par une 

rigueur qui ne tolère aucun compromis. Ainsi des milliers d’habitations 

faisant obstacle aux projets urbanistiques sont-elles rasées sans 

procédure d’expropriation, leurs propriétaires ayant été rendus 

« volontaires » par un travail de persuasion systématique12.  

La publication de son premier roman autobiographique Monsieur 

le Consul (1973) marque un tournant décisif dans la carrière de Bodard, 

qui s’oriente désormais vers la création romanesque en puisant 

 
9 Ibid. 
10 Murphy James E., « The New Journalism: A Critical Perspective », Journalism Monographs, 

vol. 34, 1974, p. 16. Traduction de l’anglais : « It is an artistic, creative, literary reporting form 

with three basic traits: dramatic literary techniques; intensive reporting; and reporting of 

generally acknowledged subjectivity. » 
11 Bodard Lucien, La Chine de la douceur, Paris, Gallimard, 1957, p. 23-24. 
12 Ibid. 



TEMPS, GENRE LITTERAIRE ET IDENTITE CULTURELLE 

7 

largement dans son expérience personnelle et sa connaissance intime 

de la Chine à travers les époques. Cette nouvelle voie créatrice se 

concrétise par plusieurs romans consacrés à l’Empire du Milieu : La 

Vallée des roses (1977) offre une représentation saisissante du 

crépuscule de la dynastie Qing en retraçant l’ascension de l’impératrice 

Cixi vers les sommets du pouvoir, tandis que Les Dix Mille Marches et 

Le Chien de Mao, évoqués précédemment, composent une épopée 

embrassant deux régimes distincts de l’histoire chinoise. 

Le parcours littéraire de Han Suyin présente une évolution inverse. 

Elle fait ses premiers pas par le biais de la fiction, notamment avec 

Destination Chungking, une autofiction méconnue publiée en 1942. 

Cet ouvrage, qui relate son retour en Chine depuis l’Angleterre en 1938 

pour participer à la défense chinoise face à l’invasion japonaise, offre 

une vision singulièrement idéalisée de la République de Chine, 

présentant le parti nationaliste et le généralissime Tchang Kaï-Chek 

sous un jour glorieux et vaillant.  

Ce n’est qu’en 1956, après sa première visite en Chine 

communiste, que germe en elle l’ambition d’« écrire l’histoire 

chinoise13 ». La publication de ses deux premières autobiographies en 

1965 marque sa métamorphose de romancière en écrivaine 

autobiographique et historique. S’ensuit alors une période de près de 

trois décennies durant laquelle elle produit de nombreux essais et 

autobiographies, lesquels, tout en relevant du domaine factuel, 

emploient également les procédés fictionnels, comme ses 

reconstitutions imaginatives des épisodes de son enfance. Considérons 

notamment la scène d’ouverture de The Crippled Tree qui évoque des 

atrocités dont sa mère, et non l’auteure, est le témoin : 

À l’extérieur, au-delà des piquets de la clôture entourant 

le petit jardin où désormais la tête sentinelle montait la 

garde, la foule habituelle se tenait debout […] tous riant, 

désignant du doigt la tête dressée comme un étendard au-

dessus des tomates, la maison où vivait la femme 

étrangère, et à présent qu’elle apparaissait, les rires 

s’élevèrent comme une explosion14. 

 
13 Ye Nanquan葉南泉, « Zhiming nüzuojia Han Suyin nüshi yixitan » 知名女作家漢素音女

士一席談, [Un entretien avec l’écrivaine célèbre, Mme Han Suyin], Nanyang Siang Pau 南洋商

报, 23 novembre 1966. 
14 Suyin Han, The Crippled Tree, New York, Putnam, 1965, p. 12. Traduit de l’anglais : 

« Outside, beyond the pickets of the fence surrounding the small garden where now the sentinel 



TEMPS, GENRE LITTERAIRE ET IDENTITE CULTURELLE 

8 

Cet épisode cauchemardesque, où sa mère européenne affronte le 

cuisinier décapité de la famille et les sarcasmes des villageois 

menaçants, s’inspire d’une lettre que l’auteure a authentiquement 

sauvée d’une malle pleine de correspondances, que son frère avait 

brûlées dans un accès de rancœur contre leur mère15. 

Les deux écrivains participent également à des entretiens télévisés 

et à des émissions littéraires, forums privilégiés où ils partagent leurs 

réflexions sur leurs œuvres et débattent de questions d’actualité. 

L’émission Apostrophes, animée par Bernard Pivot entre 1975 et 1990, 

leur offre notamment un espace dialogique pour confronter leur visions 

respective de la Chine, qu’elle soit historique ou contemporaine, à 

travers le prisme de leurs écrits et de leur expérience personnelle. Pour 

saisir la portée de ces échanges télévisuels, il convient de s’appuyer sur 

le concept théorique de « médiatexte », développé par Vanessa Lattès 

et Pascal Lardellier en prolongement de la notion de « paratexte » 

formulée par Gérard Genette. Ce « médiatexte » désigne « une 

extériorisation du livre, et à sa mise en scène, à l’instauration d’un vaste 

“métadiscours”, […] à en discuter le contenu, le style, le mode 

d’écriture16… ». Ce nouveau « genre » constitue une forme 

d’interprétation externe qui enrichit et complexifie leur représentation 

de la Chine au-delà du cadre strictement textuel. 

L’épisode d’Apostrophes du 12 décembre 1975, intitulé « La 

Chine d’hier et d’aujourd’hui », illustre de manière exemplaire cette 

dynamique contradictoire. Le débat qui oppose les deux écrivains 

autour du destin de Puyi, dernier empereur des Qing soumis à la 

« rééducation » communiste, révèle deux grilles de lecture 

radicalement antagonistes qui éclairent leurs conceptions divergentes 

du régime maoïste. 

D’une part, Bodard développe une interprétation profondément 

critique, présentant la transformation de l’empereur comme le résultat 

d’un conditionnement systématique inhumain. Sa description met 

l’accent sur les méthodes coercitives employées : « introspections 

dirigées », « interrogatoires incessants » et « travail manuel », 

 
head watched, the usual crowd was standing […] all laughing, pointing at the head like a 

standard above the tomatoes, at the house where the foreign woman lived, and now that she 
appeared laughter rose like an explosion. » 

15 Ibid, p. 14. 
16 Lattès Vanessa, Lardellier Pascal, « Les émissions littéraires à la télévision. Ambigüités du 

“médiatexte” », Communication et langages, no 119, 1999 [En ligne] DOI : 

https://doi.org/10.3406/colan.1999.2903. 

https://doi.org/10.3406/colan.1999.2903


TEMPS, GENRE LITTERAIRE ET IDENTITE CULTURELLE 

9 

« jusqu’à ce qu’il prenne conscience de ses fautes17 ». Ainsi, il se 

transmue finalement en une créature physiquement banalisée – « en 

bleu de chauffe d’ailleurs, avec des godasses très solides » – et 

moralement mécanisée, tel un robot qui « ne cesse d’implorer le pardon 

du peuple18 ». À l’opposé, Han Suyin rejette catégoriquement cette 

interprétation bodardienne qu’elle qualifie d’« imaginaire » et propose 

une lecture distincte qui « s’en tient davantage à la réalité ». Dans sa 

perspective, la « rééducation » représente un processus de rédemption 

authentique qui permet à Puyi d’« [avoir] vendu sa patrie aux 

Japonais ». Cette transfiguration réparatrice aboutit à l’épanouissement 

d’un « homme nouveau », devenu botaniste, « très ami avec beaucoup 

de gens », qui connaît une existence « très heureuse » dans ses 

dernières années aux côtés de sa femme dans une « très jolie 

maison19 ». Cette vision optimiste présente la « rééducation » comme 

un processus libérateur et bénéfique. 

Afin d’aborder l’analyse comparative de ces œuvres marquées par 

le croisement générique, une classification s’impose à travers l’examen 

des frontières entre le fait et la fiction. Marie-Laure Ryan propose deux 

modèles théoriques constructifs pour notre étude. Le modèle 

« analogique » postule l’existence de deux pôles – fictionnel et 

référentiel – reliés par un continu de formes hybrides, où le pôle 

fictionnel présente « une intersection minimale avec le monde actuel », 

tandis que le pôle référentiel se compose de « textes historiques et 

informatifs qui s’en tiennent à des déclarations vérifiables20 ». Le 

modèle « digital » établit une perspective pragmatique, considérant le 

texte hybride comme une « mosaïque d’éléments noirs et blancs, avec 

une couleur dominante qui détermine la classification globale21 ».  

Sur cette base théorique, notre corpus peut être organisé selon 

un gradient de fictionnalité. Les non-fictions constituent un 

premier ensemble, englobant les reportages, essais, récits de 

voyage et autobiographies qui, tout en empruntant des techniques 

romanesques, maintiennent un ancrage référentiel. Le second 

ensemble comprend les fictions, incluant les romans 

autobiographiques, où la conformité du narrateur-héros à l’auteur 

 
17 « La Chine d’hier et d’aujourd’hui », Apostrophes, Antenne 2, 12-12-1975 [En ligne] URL : 

https://madelen.ina.fr/content/la-chine-dhier-et-daujourdhui-78129 [consulté le 16-06-2024]. 
18 Ibid. 
19 Ibid. 
20 Ryan Marie-Laure, « Frontière de la fiction : digitale ou analogique ? », dans Audet René et 

Gefen Alexandre (dir.), Frontières de la fiction, Bordeaux, Presses universitaires de Bordeaux, 

2002, p. 16-41 [En ligne] DOI : https://doi.org/10.4000/books.pub.5681. 
21 Ibid. 

https://madelen.ina.fr/content/la-chine-dhier-et-daujourdhui-78129
https://doi.org/10.4000/books.pub.5681


TEMPS, GENRE LITTERAIRE ET IDENTITE CULTURELLE 

10 

rapproche le monde textuel du monde actuel, et les romans 

hétérodiégétiques qui proposent au lecteur un univers davantage 

autonome. 

CONSTRUCTION IDENTITAIRE ET CRÉATION LITTÉRAIRE 

Les transitions génériques observées dans l’écriture des deux 

auteurs révèlent des évolutions significatives dans leurs motivations 

créatrices. Pour Lucien Bodard, si la représentation factuelle de la 

Chine s’inscrit naturellement dans sa fonction de journaliste, la 

transposition romanesque de son enfance chinoise constitue une quête 

plus personnelle, celle d’une origine depuis longtemps évanouie. 

Quant à Han Suyin, son ambition d’écrire l’histoire chinoise, née en 

1956 après sa première visite en Chine communiste, incarne une 

tentative de renouer avec une identité chinoise, temporairement mise à 

distance depuis son installation en Malaisie en 1952. Cette quête 

identitaire explique en grande partie pourquoi Han Suyin endosse 

constamment dans ses écrits le rôle de défenseur de la Chine 

communiste jusqu’à la fin de la Révolution culturelle en 1976. 

Pour éclairer ces motivations créatrices, nous mobilisons la théorie 

de l’identité culturelle développée par Stuart Hall et l’articulons avec 

l’approche imagologique. S’appuyant sur la sémiologie saussurienne 

et l’analyse discursive foucaldienne, Hall définit la « représentation » 

comme « la production du sens des concepts dans notre esprit à travers 

le langage », constituant « le lien entre les concepts et le langage qui 

nous permet de référer soit au monde “réel” des objets, des personnes 

ou des événements, soit aux mondes imaginaires d’objets, de personnes 

et d’événements fictifs22 ». Ce processus repose sur deux systèmes 

indissociables : le premier établit une corrélation entre toute entité et 

un ensemble de représentations mentales, permettant de « représenter » 

le monde ; le second, celui du langage, traduit notre « carte 

conceptuelle » largement partagée en expression communicable – 

mots écrits et sons prononcés, etc. 

La représentation imagologique, que Pageaux définit comme 

« l’expression d’un écart significatif entre deux ordres de réalité 

culturelle23 » et qui reflète les conceptions mentales du Je sur l’Autre, 

 
22 Hall Stuart, Representation: cultural representations and signifying practices, Londres, 

SAGE Publications/the Open University, 1997, p. 17. Traduit de l’anglais : « the link between 

concepts and language which enables us to refer to either the “real” world of objects, people or 

events, or indeed to imaginary worlds of fictional objects, people and events ». 
23 Pageaux Daniel-Henri, « De l’imagerie culturelle à l’imaginaire », dans Précis de la 

littérature comparée, op. cit. 



TEMPS, GENRE LITTERAIRE ET IDENTITE CULTURELLE 

11 

constitue également une construction particulière du sens, une 

« pratique signifiante » mettant en lumière les différences 

transculturelles. Cette convergence conceptuelle justifie l’articulation 

entre la représentation imagologique et celle théorisée par Stuart Hall. 

L’identité culturelle, selon Hall, se définit non comme une essence 

immuable, mais comme une construction positionnelle relevant 

davantage d’un processus de « devenir » que d’un état d’« être ». Cette 

conception dynamique présente plusieurs caractéristiques 

fondamentales. L’identité culturelle se révèle d’abord décentralisée et 

changeante : loin de constituer un « noyau stable du soi24 », elle se 

fragmente dans la modernité tardive, se construisant de manière 

plurielle à travers des discours et des pratiques souvent antagonistes. 

Sa construction présente ensuite un caractère intrinsèquement 

« fictionnel », émergeant d’un processus de « narrativisation » de soi, 

où le sentiment d’appartenance – que Hall décrit comme « se suturer 

dans l’histoire25 » – se construit en partie dans le fantasme. Enfin, 

l’identité culturelle se forge nécessairement à travers la différence : elle 

ne peut émerger que dans sa relation à l’Autre, à ce qu’elle n’est pas, 

particulièrement à ce qui lui fait défaut, ce que Hall nomme son 

extérieur constitutif. 

Hall postule que les identités sont « constituées à l’intérieur de la 

représentation, et non pas en dehors d’elle26 », faisant de la 

représentation le champ même où s’élabore l’identité. Transposée dans 

le domaine imagologique, cette conception suggère que c’est à travers 

la représentation de l’Autre, porteuse d’« une certaine image de moi-

même », que le Je se définit. Dans le cadre de notre étude, les œuvres 

de Lucien Bodard et Han Suyin peuvent ainsi être appréhendées 

comme des tentatives de construction identitaire ou de reconquête 

d’une origine perdue. Leur processus d’identification avec la Chine se 

manifeste à travers leur création littéraire. 

Par ailleurs, dans l’analyse de la construction identitaire des 

diasporas, Hall conçoit les frontières de la différence comme sujettes à 

un repositionnement constant. Pour illustrer cette instabilité 

fondamentale, il emprunte à Jacques Derrida le concept de 

« différance », suggérant que le sens se trouve perpétuellement 

« différé » dans un mouvement infini de renvois signifiants. Puisque 

« le sens, dans toute instance spécifique, dépend de l’arrêt contingent 

 
24Hall Stuart, Gay Paul du, Questions of Cultural Identity, Londres, SAGE Publication, 1996, 

p. 3-5. Traduit de l’anglais : « stable core of the self ». 
25Ibid. Traduit de l’anglais : « suturing into the story ». 
26Ibid. Traduit de l’anglais : « constituted within, not outside representation ». 



TEMPS, GENRE LITTERAIRE ET IDENTITE CULTURELLE 

12 

et arbitraire27 », le positionnement identitaire implique nécessairement 

une « clôture » elle-même contingente. Hall propose de localiser cette 

clôture dans le dialogue entre les « présences » culturelles 

conjointement opérantes, dont les interactions créent des « ruptures » 

ou des « pauses » qui rendent possible la production du sens. 

Concernant nos deux écrivains – Lucien Bodard, enfant de la 

« diaspora impériale28 » selon la définition de Robin Cohen, et Han 

Suyin, qualifiée par Zhang Xinghong d’« intellectuelle de la 

diaspora29 » –, l’analyse de leurs constructions identitaires requiert 

ainsi la prise en compte d’au moins deux présences majeures : la 

présence chinoise et la présence européenne, ou plus largement 

occidentale. 

Examinons deux exemples révélateurs de la manière dont l’identité 

culturelle se manifeste dans la création autofictionnelle de ces 

écrivains. Durant son enfance sichuanaise, Lucien Bodard jouit, en tant 

que fils du consul de France, d’un statut de « jeune seigneur » tout en 

entretenant des relations intimes avec ses serviteurs autochtones, ce qui 

lui permet d’appréhender directement la réalité du bas peuple. Cette 

identité singulière se reflète dans Monsieur le Consul à travers le héros, 

« Lucien Bonnard », dont le regard à la fois indifférent et candide tend 

à « banaliser » les misères subies par les démunis. 

Lors d’une sortie à cheval, le jeune héros voit son couvre-chef 

touché par un projectile égaré. Face à cet affront symbolique envers la 

dignité française, le Seigneur de guerre de Chengdu offre aux Bonnard 

un spectacle macabre sur le terrain vague réservé aux manœuvres 

militaires : 

Au milieu, deux poteaux. Des bourreaux s’affairent très 

professionnellement autour de deux individus nus qui y 

sont attachés. On est en train de les démembrer vivants. 

 
27 Hall Stuart, « Cultural Identity and Diaspora », dans Rutherford Jonathan (dir.), Identity: 

Community, Culture, Difference, Londres, Lawrence & Wishart, 1990, p. 237. Traduit de 

l’anglais : « […] meaning, in any specific instance, depends on the contingent and arbitrary 
stop. » 

28 Selon Robin Cohen, une diaspora impériale est formée de colons envoyés à l’étranger pour 

protéger le commerce, exploiter les ressources et la main-d’œuvre locale et consolider la 
puissance d’un empire en expansion. Si la Troisième République n’était plus l’empire, elle 

possédait alors un grand nombre de colonies. Voir Cohen Robin, Global Diasporas : An 

Introduction (3e édition), Londres/New York, Routledge, 2023, p. 13. 
29Xinghong Zhang 章星虹, Han Suyin zai Malaiya: xingyi, xiezuo he shehui canyu (1952-

1964), 韩素音在马来亚: 行医、写作和社会参与 (1952-1964), [Han Suyin en Malaisie : 

Médecin, Écrivain et Intellectuel public (1952-1964)], Singapour, Centre for Chinese Language 

and Culture, Nanyang Technological University, 2016, p. 20-22. 



TEMPS, GENRE LITTERAIRE ET IDENTITE CULTURELLE 

13 

Quand nous approchons ils n’ont déjà presque plus de 

bras, d’omoplates et de côtes. Tas de viande et de cris 

qu’on nous fait voir en surveillant notre contentement 

pendant que les clairons sonnent30. 

Le sacrifice de ces boucs émissaires issus des couches défavorisées 

revêt une portée emblématique et constitue le fondement permettant au 

jeune Bonnard de cultiver sa propre virilité : « En tout cas, 

personnellement, je me sentais héroïque car les amahs me félicitaient, 

les domestiques s’attroupaient autour de moi31 ». 

Néanmoins, la focalisation narrative oscille souvent entre le jeune 

protagoniste et un narrateur adulte qui développe des réflexions 

critiques. Ainsi, après ce spectacle sanglant, ce narrateur sensible aux 

injustices s’interroge : « Aurais-je eu des remords si on m’avait alors 

appris que ces pauvres démantelés n’avaient rien fait ? Qu’évidemment 

ce n’étaient pas eux qui avaient tiré vers moi32 ? […] » Si le choix de 

ce regard détaché, qui lui permet de reconstituer ses expériences 

d’enfance, témoigne de l’influence de la présence chinoise dans sa 

création, celui du point de vue introspectif traduit l’empreinte de la 

présence européenne dans la formation identitaire de l’auteur, 

notamment ses études en France et son parcours journalistique en Asie. 

Dans Destination Chungking, l’héroïne, « Suyin », incarne une 

intellectuelle patriote qui, bien qu’ayant bénéficié d’une éducation 

britannique, décide de retrouver son pays natal pour s’engager dans la 

lutte contre l’invasion nipponne. Considérant son objectif de susciter 

la bienveillance et l’estime du public occidental envers la Chine 

combattante, cette autofiction peut aussi être considérée comme une 

entreprise littéraire permettant à l’écrivaine métisse de se reconnecter 

à ses racines chinoises. En conséquence, la voix narrative privilégie 

largement un regard lénifiant qui magnifie l’image de la République 

résistante. 

Les festivités nationales à Wuhan offrent un exemple probant de 

cette tendance, où la narratrice, gagnée par l’enthousiasme collectif 

nourri par des succès militaires annoncés, peint le tableau d’une nation 

emplie d’espoir : 

 
30 Bodard Lucien, Monsieur le Consul, Paris, Grasset, 1973, p. 33-34. 
31 Ibid. 
32 Ibid. 



TEMPS, GENRE LITTERAIRE ET IDENTITE CULTURELLE 

14 

Comme il est merveilleux d’être vivant et ici, dans la 

Chine libre, de partager cette contagion passionnée. Nous 

sommes enfin unis à notre peuple, rassemblés par un 

même dessein. Pao et moi ensemble, et notre pays autour 

de nous – nous, avec toute la Chine, soudés en un seul 

bloc par la tragédie, le sacrifice et la gloire et tout ce sang 

pitoyable versé pour défendre sa liberté. Ce soir notre peur 

a disparu33. 

Cette représentation lyrique de la « Chine libre » dévoile un instant 

de communion symbolique où l’individuel se dissout dans le collectif. 

La formule « contagion passionnée » métamorphose l’élan patriotique 

en dynamique quasi épidémique, alors que la métaphore de la soudure 

suggère une cohésion métallique, renforcée par l’énumération 

« tragédie, sacrifice et gloire » qui condense les sacrifices de tout le 

peuple chinois. 

Toutefois, cette représentation d’une nation déterminée et solidaire 

se trouve fréquemment ébranlée par certains épisodes où la narratrice-

héroïne manifeste une répulsion irrésistible envers les conditions 

d’existence dégradées de la Chine, l’éloignant des personnes qu’elle 

prétend servir. Par exemple, durant son trajet ferroviaire vers Guilin, 

elle se trouve confrontée à l’insalubrité ambiante : 

Graduellement aussi, l’atmosphère devenait fétide d’une 

puanteur qui dépassait la simple odeur de corps non lavés, 

entassés les uns contre les autres, et d’air vicié. Il n’y avait 

qu’une seule latrine pour l’usage de quatre-vingt-sept 

personnes. La dysenterie était répandue et jour et nuit une 

file d’attente se formait. Bientôt la latrine s’est bouchée et 

a débordé34. 

 
33 Suyin Han, Destination Chungking. An autobiography, Londres, Jonathan Cape, 1943, p. 63-

64. Traduit de l’anglais : « It is wonderful to be alive and here, in free China, to share this 
passionate contagion. We are at last one with our people, united by one purpose. Pao and I 

together and our country around us – we with all China welded into one by the tragedy and 

sacrifice and glory and all the pitiful blood shed in defence of her freedom. Tonight, our fear is 
gone. » 

34 Ibid, p. 142. Traduit de l’anglais : « Gradually, too, the atmosphere grew fetid with a stench 

that was more than the odour of close-crowded, unwashed bodies and rebreathed air. There was 
but one privy for the use of eighty-seven people. Dysentery was prevalent and day and night there 

was a waiting line. Presently the privy clogged and overflowed. » 



TEMPS, GENRE LITTERAIRE ET IDENTITE CULTURELLE 

15 

Tandis qu’un réfugié se soulage sur la toiture du wagon, salissant 

des galettes posées sur ses genoux, l’héroïne sombre soudain dans 

l’hystérie, et son époux, saisi de colère, grimpe sur le toit pour 

brutaliser ces infortunés. Bien que la narratrice souligne constamment 

les vertus exceptionnelles des Chinois face à l’invasion japonaise, la 

contradiction entre son éducation occidentale moderne et l’état arriéré 

de la société chinoise génère finalement sa propre désintégration 

identitaire, sapant ainsi la finalité propagandiste qu’elle s’applique à 

réaliser. 

CONCLUSION 

L’étude comparée des représentations chinoises chez 

Lucien Bodard et Han Suyin révèle ainsi la complexité des interactions 

entre temporalité, genre littéraire et identité culturelle. La particularité 

de la dimension temporelle se manifeste dans l’écart saisissant entre le 

temps de l’événement et celui de l’écriture, influençant profondément 

la nature des représentations produites. Le croisement générique, 

observable dans l’évolution de leurs œuvres respectives, témoigne 

d’une recherche constante de formes d’expression adaptées à leur 

projet d’écriture, oscillant entre l’exigence de véridicité et la liberté 

créatrice. Enfin, la question de l’identité culturelle, théorisée par 

Stuart Hall, permet d’appréhender dans une perspective diasporique 

leurs créations littéraires comme des tentatives de positionnement 

identitaire, où la représentation chinoise devient le lieu d’un dialogue 

permanent entre différentes présences culturelles. 


