
 

 

La revue Pensées vives est mise à disposition selon les termes de la licence Creative Commons 

Attribution 4.0 International. 

Les articles de la revue sont utilisables sous licences CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations, 

extraits d’œuvres) sont susceptibles d’être soumis à des autorisations d’usage spécifiques. 

L’Université Clermont Auvergne est l’éditeur de la revue en ligne Pensées vives.  

 

POUR CITER CET ARTICLE : 

Élise d’Inca, « L’enfant, l’adolescent : Enjeux et représentations de la jeunesse 

dans Le Roman de Thèbes et Le Roman d’Énéas », Pensées vives [En ligne], 

5 | 2026 

URL : http://revues-msh.uca.fr/pensees-vives/index.php?id=512 

DOI : https://dx.doi.org/10.52497/pensees-vives.512 

http://revues-msh.uca.fr/pensees-vives/index.php?id=512
https://dx.doi.org/10.52497/pensees-vives.512


 

1 

L’enfant, l’adolescent : Enjeux et représentations 

de la jeunesse dans Le Roman de Thèbes et Le 

Roman d’Énéas 

Children and Adolescents: Issues and Representations of Youth in Le Roman 

de Thèbes and Le Roman d’Énéas 

Élise d’Inca  

CELIS, Université Clermont-Auvergne 

 Au XIIe siècle, la figure de l’enfant prend une importance et se fraye une place 

dans la société médiévale. C’est cette place qu’il s’agit pour nous d’interroger, grâce 

à la littérature de l’époque qui contribue, au moins partiellement, à la forger, et qui 

lui donne une visibilité. Cette étude propose donc une comparaison des figures de 

jeunesse dans deux romans, fondateurs du genre, Le Roman de Thèbes, et Le Roman 

d’Énéas. 

roman, Moyen Âge, enfance, Roman de Thèbes, Roman d’Énéas 

In the 12th century, the figure of the child took on importance and carved out a place for 

itself in medieval society. It is this place that we wish to examine, thanks to the literature of the 

period which contributed, at least partially, to forging it, and which gave it visibility. 

Therefore, this study proposes a comparison of the figures of youth in two novels, founders of 

the genre, Le Roman de Thèbes, and Le Roman d’Énéas. 

novel, Middle Ages, childhood, Roman de Thèbes, Roman d’Énéas 

S’il existe dans la société médiévale, l’enfant est sous-représenté 

dans la littérature de cette époque. En témoigne l’article de 

Béatrix Vadin : « L’absence de représentation de l’enfant et/ou du 

sentiment de l’enfance dans la littérature médiévale1 » dans lequel 

l’autrice écrit que si « l’enfant apparaît çà et là dans les textes du XIIe 

et du XIIIe siècle, et singulièrement dans les œuvres narratives [,] il 

n’est que très rarement promu au rang d’acteur du récit ou même 

simplement de personnage pouvant prétendre à une vraie 

caractérisation2 ». Pourtant le Roman de Thèbes composé au 

XIIe siècle, considéré comme le premier représentant du genre, et le 

Roman d’Énéas de la deuxième moitié du siècle, rédigés par des clercs 

 
1 Vadin Béatrix, « L’absence de représentation de l’enfant et/ou du sentiment de l’enfance dans 

la littérature médiévale », dans Exclus et systèmes d’exclusion dans la littérature et la civilisation 

médiévales, Aix-en-Provence, Presses universitaires de Provence, 1978, p. 363-384, p. 365 [En 

ligne] DOI : https://doi.org/10.4000/books.pup.3227. 
2 Ibid. 

https://doi.org/10.4000/books.pup.3227


L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS  

2 

anonymes, pourraient obtenir le titre de « romans familiaux » dans le 

sens où ces deux romans dits antiques, qui réécrivent la Thébaïde et 

l’Énéide, prennent pour sujet principal les relations familiales, et 

mettent en scène l’enfant, orphelin ou bâtard, dont le statut interroge 

véritablement au sein de la société médiévale. Ainsi, bien que les 

figures enfantines semblent peu nombreuses dans ces textes, le 

vocabulaire relatif à la jeunesse, l’enfance et l’adolescence, apparaît 

varié et régulier. L’infans, d’où provient le terme « enfant/enfanz », 

désigne dans la langue latine :  

celui qui ne sait pas encore parler : qui fari non potest, 

puis de sept à quatorze ans, c’est la pueritia et enfin, de 

quatorze ans jusqu’à l’âge adulte, c’est l’adolescentia3. 

Cette répartition des différentes étapes de l’enfance persiste durant 

le Moyen Âge central, durant lequel la notion d’enfance « peut être 

définie comme la période de la vie qui s’étend de la naissance à 

l’adolescence4 », l’adolescence se terminant, au e siècle, vers l’âge de 

quinze ans5. Nous nous intéresserons donc aux figures d’enfants et de 

jeunes adolescents. Jusqu’aux années 1960, notamment avec l’étude de 

Philippe Ariès, développée dans son ouvrage L’Enfant et la vie 

familiale sous l’Ancien Régime6, les médiévistes ont considéré que le 

Moyen Âge ignorait le « sentiment de l’enfance » et ses spécificités7. 

Cependant, cette théorie a été, depuis, remise en question et nuancée, 

comme en témoigne l’ouvrage récent de Didier Lett, Enfants au Moyen 

Âge. XII
e-XV

e siècle8, lequel s’attache à montrer que l’enfant avait, à 

partir des XIIe et XIIIe siècles, une place au sein de la société médiévale, 

chrétienne, et ce, avant même qu’il ne paraisse, dès lors qu’il est doté 

d’une âme, in utero. Didier Lett constate que le XIIe siècle constitue un 

point de départ en ce qu’il « marque une prise de conscience de plus en 

plus nette de la nécessité de protéger l’enfance, corps et âme, à cause 

de sa fragilité9 ». L’étude des figures de l’enfance dans les premiers 

 
3 Sigal Pierre-André, « Le vocabulaire de l’enfance et de l’adolescence dans les recueils de 

miracles latins des XI
e et XII

e siècles », dans L’Enfant au Moyen Âge (Littérature et civilisation), 

Aix-en-Provence, Presses universitaires de Provence, 1980, p. 141-160, p. 144 [En ligne] DOI : 
https://doi.org/10.4000/books.pup.2708. 

4 Lett Didier, Enfants au Moyen Âge. XII
e-XV

e siècle, Paris, Tallandier, 2025, introduction, p. 15. 
5 Ibid. 
6 Ariès Philippe, L’Enfant et la vie familiale sous l’Ancien Régime, Paris, Plon, 1960, rééd. 

Seuil, 1973. 
7 Lett Didier, Enfants au Moyen Âge, op. cit., p. 9-13. 
8 Ibid. 
9 Ibid., p. 15. 

https://doi.org/10.4000/books.pup.2708


L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS  

3 

romans semble alors d’autant plus pertinente que leur date de 

composition coïncide avec cette prise de conscience. Il s’agit donc de 

se demander dans quelle mesure ces ouvrages témoignent de la vision 

de l’enfance durant cette période, et comment la littérature participe à 

la construire. 

Il s’agit donc d’abord pour nous d’établir un relevé du vocabulaire 

de l’enfance dans les deux romans et de dégager un certain nombre de 

figures de jeunesse, avant d’analyser ces dernières. Pour cela il 

conviendra de s’intéresser à la technique du portrait, et d’étudier sa 

fonction narrative, puis de se pencher sur les questions relatives à la 

mort de l’enfant et d’interroger son lien avec l’animal, afin de dégager 

les grandes tendances de représentation du foyer dans les romans. Nous 

analyserons enfin les relations inter-familiales et leurs implications 

narratives. 

Dans le Roman d’Énéas, « anfanz » est assez fréquent. Il désigne 

les fils de Priam tués par les Grecs (v.  17-18), illustrant simplement la 

filiation des personnages, et la mère de Lavine évoque plus 

généralement les « anfanz » que n’aura pas Énéas lorsqu’elle l’accuse 

d’homosexualité (v. 803). De même, Pallas est aussi caractérisé 

comme l’« anfant » de ses parents (v. 6203). Le terme prend un autre 

sens lorsque Didon appelle ensuite « anfant » Ascagne (v. 8511), dont 

l’âge n’est jamais mentionné mais qui est alors très jeune, et dont elle 

ignore alors l’identité : l’enfant n’est reconnu que comme tel, 

caractérisé par le sème de la jeunesse. C’est cette deuxième acception 

du terme qui suscite notre intérêt. Le Roman de Thèbes présente 

quelques enfants, et le terme ponctue régulièrement le récit. Deux 

nourrissons se distinguent : Œdipe dans le prologue mythologique, et 

Archémore, enfant du roi Lycurgue. Œdipe est qualifié d’enfant, v. 51, 

55, 62, 63, 66, 91, 103, 133, 139, 142, 143 et 16110. Passé quinze ans, 

il n’est plus appelé « enfant » mais « dameis(i)als » (v. 185, 218, 231, 

291), terme qualifiant dans la langue médiévale un « jeune 

gentilhomme qui n’était point encore reçu chevalier11 ». Devenu un 

véritable personnage, Œdipe est ensuite nommé « danzel » (v. 371, 

 
10 Toutes les citations du Roman de Thèbes sont extraites de l’édition du manuscrit S, trad., 

présentation et notes par Mora-Lebrun Francine, Paris, Livre de poche, « Lettres gothiques », 

1995 ; toutes celles du Roman d’Énéas proviennent de l’édition bilingue et trad. du manuscrit A 

présenté et annoté par Besnardeau Wilfrid et Mora-Lebrun Francine, Paris, Champion, 
« Classiques, série Moyen Âge », 2018. Pour plus de clarté, nous ne préciserons entre parenthèses 

que les vers du texte en ancien français. 
11 Ashby Genette, « Une analyse stylistique des formules épiques contenant "enfant" ou l’un 

de ses synonymes », dans L’Enfant au Moyen Âge…, op. cit., p. 219-231, p. 225 [En ligne] DOI : 

https://doi.org/10.4000/books.pup.2714. 

https://doi.org/10.4000/books.pup.2714


L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS  

4 

376) après qu’il a vaincu le Sphinx. Il n’est requalifié de « dameisel » 

(v. 458) qu’après sa relation incestueuse avec Jocaste, avant leur 

mariage. Il ne sera plus ensuite caractérisé par le vocabulaire relatif à 

la jeunesse, et ce n’est qu’après avoir décapité son père qu’il est appelé 

« Edypus » (v. 273). L’identité du personnage ne lui est accordée que 

lorsqu’il s’extrait du monde de l’enfance, au moment des premiers faits 

d’armes. Le personnage est nommé une dernière fois « enfant » 

(v. 563) lorsque Jocaste découvre à son tour son identité, et reconnaît 

sa progéniture en même temps que son péché. Si Œdipe est un 

personnage du prologue, il ne réapparaît pas au cours du roman, et ne 

constitue qu’un héros secondaire. Archémore, figure également 

secondaire, est un enfant toujours qualifié comme tel12. Dans les deux 

textes, les synonymes du mot sont nombreux. Après sa mort, 

Archémore est qualifié de « dameisel » (v. 2590, 2739). « Enfant » et 

« dameisel » sont donc interchangeables et qualifient ici un nourrisson. 

Dans Thèbes, c’est un « enfes » (v. 4183) qui mène Antigone jusqu’au 

camp de Polynice, et les neveux de Ménécée, qui s’entretuent faute de 

s’être reconnus, sont désignés comme étant « assez enfanz » (v. 6208). 

Ce sont encore « dui enfant » (v. 7160) qui amènent son bouclier à 

Étéocle, et un « enfez » (v. 7208) prénommé Nestor qui accompagne 

Polynice au combat. « Enfant » peut donc aussi désigner l’adolescent 

faisant ses premières armes. Les quatre « enfanz » d’Œdipe sont aussi 

présentés comme les enfants de leurs parents (v. 493), et sont 

caractérisés par leur jeunesse, puis distingués en fonction de leur genre 

entre « vallet » (v. 494) pour les garçons Étéocle et Polynice, et 

« meschine » (v. 563) pour les filles, Antigone et Ismène. Les filles du 

roi Adraste, Argie et Déiphile, sont régulièrement qualifiées de 

« puceles » avant leur mariage avec Polynice et Tydée (v. 1114), l’un 

des termes les plus fréquents pour qualifier les jeunes filles dans 

Thèbes, synonyme dans le roman de « Dameisel(e) », qui désigne les 

jeunes gens à partir de quatorze ou quinze ans. Isiphile est ainsi appelée 

tour à tour « pucele » (v. 2335), « dameisele » (v. 2615, 2298) et 

« meschine » (v. 2326) ; « meschin(e) » désignant au masculin, un 

« jeune gentilhomme13 », pareillement à « danzel », autre terme relatif 

à la jeunesse, assez fréquent dans le roman, qualifiant Atys (v. 6639). 

Dans l’Énéas, le héros éponyme désigne Pallas comme « meschin » 

 
12 Le Roman de Thèbes, éd. citée. On relève « enfant/z » v. 2266, 2268, 2275, 2311, 2338, 

2311, 2464, 2457, 2460 (enfes), 24722477, 2470 (enfes), 2514, 2520, 2565, 2568, 2604, 2620 

(enfez), 2724, 2730, 2731. 
13 Ashby Genette, « Une analyse stylistique des formules épiques contenant "enfant" ou l’un 

des synonymes », dans L’Enfant au Moyen Âge…, op. cit., p. 225 [En ligne] DOI : 

https://doi.org/10.4000/books.pup.2714. 

https://doi.org/10.4000/books.pup.2714


L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS  

5 

après sa mort : « sos ciel n’avoit plus gent meschin » (v. 6098). Au 

féminin, le mot s’applique, non à des enfants, mais à de jeunes 

personnes, à Lavine (v. 8293, 8320, 8357), Silvia (v. 3465, 3474, 3503, 

3531), et Camille (v. 3869, 3888, 3918, 7354). Toutes sont également 

qualifiées de « damoisel(le) », qui se lit encore à propos d’Euryale 

(v. 4857), autrement désigné comme « danzel » (v. 5115). Dans ce 

dernier cas, « damoisel » se substitue à pueri employé dans l’Énéide, 

preuve que le terme appartient au champ lexical de l’enfance. Il se lit 

encore dans le roman à propos de Silvius (v. 2923), des compagnons 

d’Ascagne (v. 3510), et d’Ascagne lui-même (v. 3677, 3494). La 

fréquence régulière de ce terme s’explique par le fait que « damoiseau 

attire aussi l’épithète riche14 », et que les deux romans mettent en scène 

des personnages nobles, des princes, des rois et des reines. L’Énéas 

ajoute « donzelle », un terme dénotant la jeunesse caractérisant d’abord 

les jeunes filles qui chantent lors de la fête donnée à Troie à l’arrivée 

du cheval (v. 1171), puis les suivantes de Didon (v. 1233), les 

amazones Larine (v. 6919) et Tarpeia (v. 7048), Silvia (v. 3469, 3675) 

et Camille (v. 4003, 7171). Ressort de ce relevé non exhaustif, mais 

significatif, qu’« enfant » est un terme au sens large, désignant à la fois 

les fils et filles de, le nourrisson, et les adolescents de moins de vingt 

ans. Deux âges semblent donc désigner un passage d’un monde à un 

autre : quinze ans qui correspondent à l’entrée dans l’adolescence, et 

vingt ans, qui marque l’entrée dans l’âge adulte. Ce vocabulaire de la 

jeunesse accompagne parfois les portraits de personnages ou les 

descriptions d’enfants en bas âges, qui sont toujours caractérisés par 

leur beauté. 

LE BEL ENFANT, L’ADOLESCENT, LE CHEVALIER  

Le bel enfant 

Ainsi le prologue de Thèbes donne à voir l’image du nouveau-né 

souriant et soulève la question du salut de l’enfant par le sourire du 

petit Œdipe : 

Cil fu petit : ne sot la sort, 

Ne ne s’aparçut de la mort. 

Sez mains tendist, et si lor rist 

Come a sa norice feïst. 

Enz por le reis qu’il a geté, 

 
14 Ibid. 



L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS  

6 

Commeü sont de pitié 

Et dient tout : Pecchié ferron, 

Quand il nous rit, se l’ocïon (v. 114-120). 

Ce sont ses pleurs qui attirent le roi de la cité d’Orces (v. 139-147) 

et le sauvent, après que son sourire aux bourreaux amène ceux-ci à 

l’épargner. Selon Daniel Poirion, ce motif serait issu de la littérature 

antique15. Cela semble vraisemblable du fait que ce prologue reprend 

la légende d’Œdipe et réécrit la Thébaïde latine de Stace. L’image du 

nouveau-né est celle d’un enfant beau, idéalisé, comme l’est aussi 

Archémore puisque, selon les termes d’Isiphile, « onc plus bele ne 

forma nature » (v. 2445). L’enfant apparaît comme un être innocent, 

rappelant dans ces romans écrits par des clercs qu’« avec la diffusion 

des idées chrétiennes, l’enfant reprend toute sa valeur. Le Christ 

n’avait-il pas loué l’innocence de ces petits16 ? » Effectivement, dans 

l’Évangile selon saint Marc, Jésus embrasse et bénit les enfants qu’il 

juge innocents et auxquels appartient le royaume de Dieu17. Dans le 

roman, l’innocence du petit enfant est redoublée par l’idée de pureté 

qui l’entoure et qui est véhiculée par la comparaison du sourire 

qu’Œdipe adresse à ses bourreaux avec celui qu’il adresserait à sa 

nourrice. Le rapprochement de la figure nourricière et protectrice de la 

nourrice avec les bourreaux accentue cette image de l’enfant innocent 

incapable de saisir le danger qui le guette. L’enfant est donc ici la 

parfaite illustration du rapport entre « infantia et fari (parler), entre 

puer et pueritas (la pureté) 18 […] ». Précisons que le prologue dont 

Œdipe est le personnage principal est un ajout du clerc à la Thébaïde 

qui témoigne bien de l’importance de l’enfance dans le roman, bien 

qu’Œdipe ne soit pas le protagoniste19. Ces représentations d’Œdipe et 

d’Archémore rappellent encore qu’au XIIe siècle, « les livres 

liturgiques mentionnent l’office des enfants le jour des Innocents20. 

Puisque l’enfance est mise en scène au début du roman, qui évoque les 

 
15 Poirion Daniel, « Edyppus et l’énigme du roman médiéval », dans L’Enfant au Moyen Âge…, 

op. cit., p. 285-298, p. 292 [En ligne] DOI : https://doi.org/10.4000/books.pup.2719. 
16 Riché Pierre, Être enfant au Moyen Âge. Anthologie des textes consacrés à la vie de l’enfant 

du Ve au XV
e siècle, Paris, Fabert, « Pédagogues du monde entier », 2010, p. 19. 

17 Ibid., p. 26. 
18 Ibid., p. 10. 
19 Le petit enfant est rarement le personnage principal dans la littérature médiévale. Voir 

Donnat-Aracil Claire, « Images et fonctions de la petite enfance dans quelques contes de la Vie 
des Pères (XIII

e siècle) », Histoire culturelle de l’Europe, no2, Regards portés sur la petite enfance 

en Europe (Moyen Âge-XVIII
e siècle), 2017, [En ligne] URL : 

https://mrsh.unicaen.fr/hce/index.php_id_548.html [consulté le 08-08-2025]. 
20 Faaborg Jens N., Les enfants dans la littérature française du Moyen Âge, Copenhague, 

Museum Tusculanum, « Études romanes », 1997, p. 57-68, 1997, p. 10. 

https://doi.org/10.4000/books.pup.2719
https://mrsh.unicaen.fr/hce/index.php_id_548.html


L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS  

7 

origines des personnages, qu’elle marque le début des malheurs des 

Labdacides, et qu’elle ressurgit dans le roman par le biais d’Archémore 

juste avant les affrontements entre les Grecs et les monstres, elle 

apparaît « d’une manière ni positive ni négative mais toutefois 

particulière, comme une étape qui précède les préoccupations 

sérieuses21 ». Ces préoccupations correspondent tantôt aux problèmes 

familiaux, tantôt aux batailles initiatiques et fratricides, qui sont alors 

étroitement liées. 

Portraits d’adolescents  

Dans Thèbes comme dans l’Énéas, l’enfance comprend l’évolution 

de personnages adolescents. Une bascule d’âge s’effectue vers quinze 

ans, lors de l’adoubement des jeunes chevaliers comme Œdipe, alors 

caractérisé par les valeurs morales développées parallèlement à son 

aspect physique : « Et quant li enfez ot quinze ans,/Genz ert et proz, 

sages et granz » (v. 161-162). Cela peut s’expliquer par le fait qu’à cet 

âge l’adolescent obtient son statut dans la société médiévale. Selon 

Pierre Riché, ce dernier peut alors porter les armes et entre dans 

l’adolescence à quatorze ou quinze ans22. Cela se vérifie puisque c’est 

à quinze ans qu’Atys et Nestor sont respectivement nommés et 

portraiturés, et la mention de cet âge précède leurs premiers combats : 

l’adolescence semble donc consister en un ou deux ans correspondant 

à l’étape initiatique du premier combat pour les jeunes hommes, et à 

celle du mariage pour les filles. Ainsi, la nomination évolue 

véritablement en fonction de l’âge et des étapes de la vie des 

personnages. Concernant les portraits des jeunes adolescents, celui de 

Polynice témoigne particulièrement bien du statut hybride du 

personnage en cours de formation puisque le « juvenceals » « n’ad pas 

vingt ans » (v. 826), et se présente les cheveux longs, blonds et bouclés, 

le visage blanc, « cler et colouré » (v. 820), mais avec une physionomie 

virile plus que suggestive (v. 823-824). Il incarne l’idéal de la jeunesse, 

et son portrait le présente comme le parfait chevalier en devenir. Le 

vocabulaire de la gaité et de l’éclat témoigne d’une représentation 

stéréotypée de la jeunesse apparaissant comme l’âge du bonheur et de 

l’innocente insouciance par excellence. La comparaison avec la 

blancheur révèle la candeur enfantine du personnage qui n’a ni barbe 

ni moustache (v. 6654). Ce dernier point constitue un topos du jeune 

 
21 Paterson Linda M., « L’enfant dans la littérature occitane avant 1230 », Cahiers de 

Civilisation médiévale, 32e année, no 127, 1989, p. 233-245, p. 236 [En ligne] DOI : 

https://doi.org/10.3406/ccmed.1989.2441. 
22 Riché Pierre, Être enfant au Moyen Âge…, op. cit. 

https://doi.org/10.3406/ccmed.1989.2441


L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS  

8 

adolescent, et les joues roses dénotent la vitalité et la jeunesse des 

personnages, notamment dans le portrait de Pallas dans l’Énéas. Le 

héros éponyme considère d’ailleurs Pallas comme la « flor de jovente » 

(v. 6057) au sein du planctus qu’il livre sur le corps de ce dernier. Cette 

fois le portrait du jeune homme s’effectue en creux, grâce à l’évocation 

de ce qu’il n’est plus : 

Ta blanchor est tote nercie 

Et ta color tote persie. 

Bele faiture, gente chose,  

Si com soloil flestist la rose, 

Si t’a la morz tot tost plessié 

Et tot flesti e tot changié (v. 6101-6106). 

Néanmoins certains de ces portraits idéaux de jeunes hommes sont 

entachés par la notion de bâtardise. C’est notamment le cas d’Œdipe 

qui, devenu un illustre guerrier, attire sur lui la jalousie de ses 

compagnons, qui « plus de cent feiz l’ont apelé/filz a putaine, bastard 

gieté » (v. 179-180). Si la bâtardise est un élément constitutif important 

de la figure de l’enfant dans Thèbes, c’est également le cas dans 

l’Énéas puisqu’Énéas est le fils de Vénus et d’un mortel, Anchise. La 

construction des figures d’enfants et d’adolescents est donc 

principalement orientée autour de cette question de la naissance 

hybride, double, qui constitue un élément de l’écriture romanesque23. 

Quant à Œdipe, il est un adolescent en quête de son identité, un être 

« en manque » : en manque de nom, de terre, de passé. 

Catherine Gaullier-Bougassas relève d’ailleurs qu’au début du Moyen 

Âge, la figure de l’enfant bâtard, que Marthe Robert juge fondatrice du 

genre romanesque, est centrale dans de nombreux autres récits 

médiévaux que l’on considère généralement comme romanesques ou 

fondateurs du genre romanesque [… et] permet la constitution de héros 

problématiques en raison de leur ascendance […], qui leur confère des 

caractéristiques, des pouvoirs ou des désirs étranges, et de la faute qui 

entoure leur naissance et pèse sur eux comme une malédiction24. 

L’enfant, en ce qu’il détient et cristallise le secret des origines, 

apparaît donc comme une figure cruciale dans ces premiers romans, 

qui s’emparent de questions fondatrices, tant du point de vue littéraire, 

avec la création de personnages romanesques, que du point de vue 

 
23  Voir Gingras Francis, Le bâtard conquérant. Essor et expansion du genre romanesque au 

Moyen Âge, Paris, Champion, « Nouvelle bibliothèque du Moyen Âge », 2011. 
24 Gaullier-Bougassas Catherine, Les Romans d’Alexandre. Aux frontières de l’épique et du 

romanesque, Paris, Champion, « Nouvelle bibliothèque du Moyen Âge », 1998, p. 169. 



L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS  

9 

historique et socio-culturel, avec l’établissement ou l’anéantissement 

de villes (Rome, Thèbes) et de lignées. Or, l’enfant n’a pas seulement 

un rôle de fondateur comme Œdipe ou encore Ascagne, destiné à 

engendrer la lignée romaine prestigieuse qu’Anchise annonce à Énéas 

lors de la catabase de ce dernier. Il est une figure littéraire ambivalente 

dont la comparaison peut servir à rabaisser un personnage, notamment 

un chevalier. 

Procédés d’infantilisation du chevalier 

Ainsi, dans Thèbes, l’enfant-adolescent peut provoquer le rire, 

qu’il s’agisse d’un rire moqueur ou de l’expression d’une forme 

d’affection. C’est le cas lorsque Tydée rit en voyant Atys désarmé mais 

néanmoins déterminé à combattre et qu’il le compare à un enfant : 

Tydeüs desarmé le vit, 

Guenchié li ad, et si s’en rit,  

Desarmé et enfant le veit, 

Pitié l’en prist et si ot dreit (v. 6677-6680). 

Le sentiment de pitié face à la jeunesse prête à mourir humanise 

certes le personnage de Tydée par rapport à la Thébaïde, mais concourt 

aussi implicitement à dénoncer la réalité médiévale que constitue le 

recrutement des adolescents dans les armées. L’enfant est donc un outil 

littéraire au service d’une forme de dénonciation de l’auteur-narrateur 

du roman. L’équipement chevaleresque mal ou non utilisé représente 

l’une des erreurs fréquentes, sinon principale, de l’enfant-adolescent 

combattant dans Thèbes. Ainsi le gab d’Alexis, consistant à frapper 

d’un bâton un chevalier mal armé et sans heaume, provoque le rire au 

sein de l’armée grecque :  

Bien li bat le dos et le ventre, 

Forment [le fiert] sur le cropon, 

Sil chastie come clergeon ; 

Ne se gardot joi, ce li crie 

Et come clerzon le chastie (v. 5937-5941).  

La comparaison avec l’écolier que l’on frappe pour le corriger 

rappelle la réalité médiévale du châtiment corporel dans l’éducation25. 

Aussi l’attitude d’Alexis, qui peut surprendre le lecteur moderne et 

 
25 Riché Pierre, Être enfant au Moyen Âge…, op. cit. 



L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS  

10 

pourrait être interprétée comme une forme de violence 

particulièrement humiliante, représente-t-elle dans le récit un acte de 

générosité visant à épargner la vie du « clerzon », tout en préservant 

l’image chevaleresque des Grecs. Effectivement, ces derniers refusent 

de passer pour de sanguinaires bourreaux en combattant sérieusement 

cet ennemi mal armé dans un combat aux forces déséquilibrées, mais 

ils refusent également de passer pour des lâches qui n’oseraient riposter 

face à un aussi piteux adversaire. La solution de la correction par 

l’humiliation suscitant le rire désamorce donc une situation complexe, 

et réintroduit un rapport de forces équilibré entre les deux parties, en 

attribuant un statut plus approprié d’enfant à ce cavalier qui n’a de 

chevalier ni l’aspect ni les armes. Aussi cette action d’Alexis suscite-

t-elle l’envie de ses compagnons « plus que d’une chevalrie » 

(v. 5947). L’enfant, ou celui qui agit comme tel, provoque le rire et se 

fait corriger, à condition de vivre assez longtemps pour cela. En effet, 

dans les deux romans, l’adolescent est souvent l’image d’un chevalier 

inexpérimenté, commettant des erreurs fatales. Dans Thèbes, Euryale 

se fait capturer à cause du heaume qu’il ne pense pas à enlever et qui, 

trop brillant, trahit sa présence (v. 5031). Contrairement à Euryale, 

Atys ne porte pas le sien quand il le devrait, préférant pavaner tête nue, 

ce qui lui vaudra d’avoir le chef tranché : dans les deux cas le jeune 

chevalier meurt à cause de son inexpérience et de sa négligence, 

directement imputables à son jeune âge qui le mène à prendre de 

mauvaises décisions, et à faire un mauvais usage de l’équipement 

défensif, notamment du heaume. Dans le Roman d’Énéas, c’est encore 

à cause d’un heaume qu’elle ramasse que Camille, distraite, est tuée.  

La comparaison enfantine peut encore être perçue comme une 

insulte dans Thèbes, par exemple lorsqu’Étéocle répond à Othon plein 

de colère : « Ore me tenez vous por enfant » (v. 3878). L’enfant est 

donc perçu comme « une ébauche, un homoncule que rien, sinon la 

petite taille et la faiblesse physique, ne distingue des adultes26 ». Il est 

considéré comme un être inférieur, ridiculisant celui qui lui est 

comparé. L’enfant est d’ailleurs rabaissé par des allusions triviales au 

sein des proverbes médiévaux27. De ce fait, il apparaît d’autant plus 

insultant pour un chevalier, ou un roi guerrier, de se voir traité comme 

un être caractérisé par sa faiblesse et son incapacité à se défendre lui-

même. D’ailleurs, si Ascagne survit à sa première bataille, c’est parce 

qu’elle est menée contre des paysans et non des chevaliers, et parce 

 
26 Vadin Béatrix, « L’absence de représentation de l’enfant… », dans Exclus et systèmes 

d’exclusion dans la littérature et la civilisation médiévales, op. cit., p. 366. 
27 Ibid., p. 368. 



L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS  

11 

qu’il est protégé par les siens : il apparaît trop jeune pour se défendre 

seul. Aussi des écuyers sont-ils là « por lo damoisel garder » (v. 3494). 

En revanche, Pallas meurt lors de son premier duel – contre Turnus 

(v. 5668). Ainsi l’enfant est souvent, mais non toujours, voué à mourir 

dans les deux romans.  

L’ENFANT, L’ANIMAL ET LA MORT 

Le lien entre l’enfant et la mort est très étroit dans ces romans, et 

tient souvent à la présence d’un animal.  

Archémore, le serpent du verger et la mort  

C’est le cas d’Archémore, tué par un serpent, avatar de la mort et 

du péché. Contrairement au récit de Stace, il ne dévore pas l’enfant, 

mais en suce le sang. Sa monstruosité est renforcée par cet aspect 

vampirique28. De plus, cette modification semble motivée par une 

volonté du clerc de rendre la représentation de la mort de l’enfant 

moins violente, plus pathétique : là où Stace donne à voir un enfant 

mutilé, à la tête, la poitrine, et aux entrailles arrachées, Thèbes donne 

une image idéalisée, christianisée, de la mort de l’enfant puisqu’il n’est 

question que de sa pâleur et de ses membres froids. La faute d’Isiphile 

est alors renforcée par ce tableau qui met en lumière la faute originelle. 

Archémore meurt à cause d’Isiphile, sa nourrice, qui l’abandonne au 

verger le temps de conduire les chevaliers à un cours d’eau. Puisque 

l’irruption du serpent aux allures de dragon est la conséquence directe 

de la négligence de la nourrice, le monstre apparaît comme un allié de 

la figure féminine meurtrière et fautive. Le clerc médiéval apporte 

plusieurs modifications au texte de Stace qui visent à christianiser la 

symbolique de cette rencontre, dans une volonté didactique. La jeune 

femme est située sur le même plan narratif que le monstre. Celle qui 

est un substitut maternel devient la cause de la mort de l’enfant. Ce 

transfert de la figure maternelle sur Isiphile est illustré par l’usage du 

possessif (« son enfant » désignant Archémore, v. 2477), qu’elle 

emploie d’ailleurs elle-même (« mon enfant », v. 2514), contrairement 

au texte de Stace dans lequel elle déplore de devoir s’occuper d’un 

autre enfant que de ses propres jumeaux. La figure d’Isiphile, presque 

celle d’une Vierge à l’enfant lors de sa première apparition dans le 

 
28 Même si le mot « vampire » n’apparaît qu’au XVII

e siècle, le XII
e siècle connaît déjà la peur 

du mort-vivant et celle du monstre qui vide ses victimes de leur sang. Sur ce sujet, voir Schmitt 

Jean-Claude, Les Revenants. Les vivants et les morts dans la société médiévale, Paris, Gallimard, 

« Bibliothèque des histoires », 1994. 



L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS  

12 

roman, se voit transformée par une ré-activation de l’épisode de la 

Genèse, qui réécrit la Chute d’Ève, que le serpent du jardin incarne. 

Isiphile, qui n’a pas su tenir son rôle de substitut maternel devient une 

pécheresse. De plus, elle devient symboliquement une figure d’amante 

potentielle en accompagnant les chevaliers au lieu de protéger 

Archémore. Or, pour le Moyen Âge, une femme ne peut être à la fois 

mère et amante. La jeune fille faillit donc à son rôle de gardienne 

d’enfants et s’accuse elle-même de la mort d’Archémore : « par mei ad 

il perdu la vie » (v. 2591). Néanmoins, elle s’empresse de 

l’abandonner. Cet épisode témoigne d’une réalité sociale, la forte 

mortalité infantile au Moyen Âge, qui est trop souvent attribuée à la 

négligence de sa mère ou nourrice29. Au XIIIe siècle, 

Philippe de Beaumanoir expliquera même dans Coutumes que les 

parents doivent prendre garde à la nourrice à laquelle ils confient leurs 

enfants car plusieurs cas ont été rapportés de « nourrices peu 

soigneuses [ayant] mis maint enfant à mort30 ». Quoiqu’il en soit, à 

« toutes les périodes du Moyen Âge, l’abandon des enfants est 

signalé31 » et fortement condamné par l’Église. Les archives 

témoignent aussi de certains cas de parents faisant mourir 

intentionnellement leurs enfants32. Isiphile commet l’équivalent d’un 

infanticide en abandonnant Archémore, qui symbolisait l’« espoir du 

couple royal dans l’avenir33 ». Le lit d’herbe qu’elle fabrique à 

Archémore devient une sorte de tombe avant l’heure : « A terre assiet 

l’enfant petit,/D’erbe et de fours li fait un lit » (v. 2338-2339). Le jardin 

devient un « jardin de mort34 », semblable par son aspect initial de 

locus amoenus au jardin de la Genèse « où s’initie l’histoire mortelle 

et fautive des hommes, entre arbre, source et serpent35 ». Le jardin 

protecteur devient « le jardin de mort que le diable et les hommes ne 

cessent d’en faire36 » car si le lieu idyllique devient mortel, c’est bien 

à cause d’Isiphile et des chevaliers. L’enfant constitue donc un prétexte 

à l’action épique, au discours de contre-exemple du narrateur : il 

 
29 Vadin Béatrix, « L’absence de représentation de l’enfant… », dans Exclus et systèmes 

d’exclusion dans la littérature et la civilisation médiévales, op. cit. 
30 Faaborg Jens N., Les enfants dans la littérature française du Moyen Âge, op. cit., p. 153. 
31 Ibid., p. 133. 
32 Ibid., p. 134. 
33 Besnardeau Wilfrid, « Le jardin d’Isiphile dans Le Roman de Thèbes », L’information 

littéraire, 2002/4, vol. 54, 2002, p. 29-38 [En ligne] DOI : https://doi.org/10.3917/inli.544.0029. 
34 De Combarieu du Grès Micheline, « La mort en ce jardin », dans D’aventures en aventure. 

« Semblances » et « Senefiances » dans le Lancelot en prose, Aix-en-Provence, Presses 

universitaires de Provence, 2000, p. 193-216 [En ligne] DOI : 

https://doi.org/10.4000/books.pup.4077. 
35 Ibid., p. 72. 
36 Ibid., p. 73. 

https://doi.org/10.3917/inli.544.0029
https://doi.org/10.4000/books.pup.4077


L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS  

13 

relance le récit « par le procès de celle qui avait à le garder, comme 

dans le Roman de Thèbes, lors de l’épisode du verger », ou bien il 

apparaît « divinement rayonnant et beau, porteur d’un destin immense 

qui reste à venir37 », comme Ascagne dans l’Énéas, « mais il ne saurait 

avoir encore la dimension d’un actant. […] Il n’a pas de statut propre, 

puisqu’il n’exerce pas encore de responsabilités sociales38 ». 

Néanmoins, la mort d’un enfant constitue un évènement au sein des 

romans et, « toujours provoquée dans nos sources par la violence, 

entraîne invariablement le chagrin et l’horreur39 ». En effet, les morts 

d’Archémore, d’Atys ou de Pallas provoquent de grandes 

démonstrations de chagrin. Les parents d’Archémore pleurent et crient 

jusqu’à ce que leur fils soit enseveli, dans un cercueil qui s’avère être 

le plus simple tombeau du roman puisqu’il est dépourvu d’or, d’argent 

ou de pierreries. Les riches ornements sont réservés aux adultes, aux 

guerriers, aux nobles, non aux enfants, même de haute naissance. Dans 

Thèbes, le micro-récit de la naissance du cheval hybride de Capanée 

présente aussi au lecteur un discours sur la parentalité et la condition 

humaine. En revanche, cette fois, la figure maternelle (la jument) se 

sacrifit pour sauver sa progéniture, renversant la situation initiale du 

sacrifice de l’enfant exigé par Laïos pour se sauver lui-même, et 

redouble le thème de la faute envers l’enfant40. 

La mort de l’enfant, un motif christianisé ? 

Les deux neveux de Ménécée, qui s’entretuent, préfigurent la mort 

des fils d’Œdipe. Les enfants sont bien voués à mourir dans Thèbes. 

Ainsi la mort des fils entraîne la mort de la terre puisque Thèbes ne 

représente finalement plus qu’un « pays gasté » et « la question que le 

lecteur lui-même doit résoudre est celle de la relation entre une 

malheureuse filiation et la dévastation du pays41 ». De plus, la violence 

de la mort de l’enfant rappelle que, dans la religion chrétienne, le 

sacrifice du Fils est voulu par le Père. Les luttes intestines, les guerres 

fratricides omniprésentes, et la tentative d’infanticide de Laïos, 

rappellent aussi le sacrifice d’Isaac. D’ailleurs la rime 

« engendrera/ocirra » du début du roman (v. 40-41) donne le ton du 

 
37 Payen Jean-Charles, « L’enfance occultée : note sur un problème de typologie littéraire au 

Moyen Âge », dans L’Enfant au Moyen Âge…, op. cit., p. 177-200, p. 186 [En ligne] DOI : 

https://doi.org/10.4000/books.pup.2712. 
38 Ibid., p. 187. 
39 Paterson Linda M., « L’enfant dans la littérature occitane avant 1230 », art. cit., p. 234. 
40 Ibid. 
41 Poirion Daniel, « Edyppus et l’énigme du roman médiéval », dans L’Enfant au Moyen Âge…, 

op. cit., p. 292. 

https://doi.org/10.4000/books.pup.2712


L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS  

14 

récit. La mort de l’enfant est donc à lire sur le plan religieux comme 

l’expression de la faute originelle transmise, comme un rappel de la 

condition humaine. 

Dans l’Énéas, la catabase du héros l’amène à faire face à une horde 

d’enfants. Ces derniers sont les premiers spectres qui accueillent Énéas 

de l’autre côté du Styx : 

Premieremant i ont trové 

Les conpaignies des anfanz, 

Des petitez, des alaitanz, 

Çals qu’as mères tolirent mors. 

Braient et crïent, plorent fort ; 

Illuec avoit noise molt grant 

Del duel que moinent li enfant (v. 2604-2610). 

Les enfants sont les premières âmes présentées au lecteur, comme 

si les enfers étaient organisés selon une hiérarchie de l’âge. Les enfants 

morts en bas âge pourraient être ceux qui sont morts sans baptême, et 

dont l’âme, selon la religion chrétienne, est vouée à l’errance. Ces 

enfants ne se trouvent pas dans les champs élyséens, équivalent païen 

du Paradis, ce qui interroge leur innocence. Ils véhiculent une vision 

particulière de la vie au Moyen Âge prenant en compte celle de l’enfant 

qui n’a pas grandi, qui n’a rien accompli mais qui n’est pas 

obligatoirement un innocent. Au contraire, ce dernier pourrait même 

apparaître comme un intermédiaire porteur du péché originel qui 

n’aurait pas eu le temps de s’en laver. Cette théorie de l’âme enfantine 

rejoint alors la pensée augustinienne, redécouverte et prisée au 

XIIe siècle, selon laquelle l’enfant d’un seul jour n’est jamais une âme 

innocente mais une âme chargée du péché originel42. Saint Augustin 

écrit en effet à propos de la « prétendue innocence des enfants » qu’il 

« n’y en a point en eux » et lègue au Moyen Âge une image 

« profondément pessimiste et négative » de l’enfant, « considéré 

comme un petit être malade, atteint d’une maladie causée par un péché 

qu’il n’a pas commis lui-même, mais qui lui vaut d’être baptisé43 ». 

Selon Vincent Le Grand, l’enfant des Écritures est un symbole, et non 

un être à part entière, ce qui explique sa place ambiguë au sein de la 

 
42 Faaborg Jens N., Les enfants dans la littérature française du Moyen Âge, op. cit., p. 177. 
43 Le Grand Vincent, « La naissance de l’enfant dans l’histoire des idées politiques », Cahiers 

de la recherche sur les droits fondamentaux, no 5, 2006, p. 11-22 [En ligne] DOI : 

https://doi.org/10.4000/crdf.7117. 

https://doi.org/10.4000/crdf.7117


L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS  

15 

société médiévale44. L’innocence de l’enfant dans Thèbes aurait donc 

une valeur plus symbolique qu’historique, tandis que l’Énéas s’empare 

de la question de la place de l’enfant, débattue dans la société 

médiévale45. Après la traversée des enfants défunts, Énéas apprend que 

Minos interroge les morts sur leur vie afin de les répartir soit dans les 

Champs Élysées, soit en Enfer, selon leur vie passée et leur moralité. 

L’auteur médiéval modifie alors l’Énéide, dans laquelle ces enfants 

occupent la place que Minos leur a assignée, grâce à tout un tribunal 

infernal, à côté de ceux qui ont péri en étant victimes d’accusations 

infondées. Si dans le texte latin les âmes des enfants sont explicitement 

situées du côté de l’innocence, sous prétexte qu’elles « n’ont pas eu 

leur part de douceur dans la vie46 », leur place est plus ambiguë dans le 

roman médiéval car elles précèdent l’endroit où le dieu infernal 

effectue les répartitions des âmes, dans une sorte d’entre-deux, de hors-

temps, échappant même au temps des morts. Elles se trouvent dans un 

espace indéfini. La place des enfants mort-nés et en bas âge est donc 

une préoccupation médiévale qui transparaît jusque dans la fiction. Le 

roman soulève la question suivante : où vont les âmes des enfants 

morts ? Sans prétendre y répondre, le texte s’empare de cette 

interrogation en essayant de dédier un espace, aussi vague et imprécis 

soit-il, à ces petits êtres humains ; espace qui pourrait correspondre au 

« limbe pour enfants » dans lequel ces derniers sont « à jamais privés 

de la vision béatifique […], mais échappent aux peines infernales47 » 

et qui apparaît dans la croyance médiévale dans la deuxième moitié du 

XIIe siècle48. Cela prouve que le statut de l’enfant, mort ou vif, est pris 

en compte et non laissé de côté par le clerc anonyme. En outre, opposée 

à ces figures pathétiques s’élève celle d’Ascagne. 

 
44 Ibid. La fonction littéraire du petit enfant est analysée par Claire Donnat-Aracil au sein de la 

deuxième et troisième Vie des Pères, au XIII
e siècle. La chercheuse met en avant les 

représentations ambivalentes du petit enfant dans la pensée chrétienne et conclut qu’il peut être 

l’image du chrétien en général. Donnat-Aracil Claire, « Images et fonctions de la petite enfance 

dans quelques contes de la Vie des Pères (XIII
e siècle) », art. cit.  

45 Le Grand Vincent, « La naissance de l’enfant dans l’histoire des idées politiques », art. cit., 

p. 11-22. 
46 Virgile, Énéide, Laigneau-Fontaine Sylvie (éd.), Lefaure Maurice (trad.) Paris, Livre de 

Poche, « Classiques », 2004, p. 252. 
47 Alexandre-Bidon Danièle et Lett Didier, Les enfants au Moyen Âge ; V

e-XV
e siècles, Paris, 

Hachette, « La vie quotidienne », 1997, p. 54. 
48 Sur la création de « limbes » pour enfants, voir le chapitre IV intitulé « Les enfants morts 

sans baptême », p. 83-102 de Lett Didier, Enfants au Moyen Âge…, op. cit. 



L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS  

16 

Ascagne et le blanc cerf  

Le fils d’Énéas et Créuse est à l’origine d’un évènement crucial 

dans la narration : le meurtre du blanc cerf domestiqué par Silvia, ce 

qui déclenche la guerre contre les Troyens, et constitue pour Turnus le 

parfait prétexte pour engager les hostilités. Le meurtre de l’animal par 

l’adolescent qui se positionne alors en prédateur pour la première fois 

au sein du roman, marque un moment de bascule du personnage dans 

le monde adulte. La chasse au cerf précède ici les chasses initiatiques 

des lais médiévaux. L’enfant est alors le trait d’union entre le monde 

merveilleux et protégé de l’enfance et celui, adulte, de la chevalerie et 

de la guerre. L’adolescent vient perturber le déroulement des 

évènements puisque la mort du cerf, résultant d’une erreur de jugement 

d’Ascagne, aura pour conséquence celle de plus de mille hommes, 

d’autant de blessés et de prisonniers. Le motif de l’animal associé à la 

mort est inversé par rapport à Thèbes : Ascagne tue le cerf alors 

qu’Archémore est tué par le serpent. De plus dans l’Énéas le meurtre 

de la bête incombe en partie au père, qui autorise son fils à chasser seul. 

L’erreur d’Ascagne est semblable à une bêtise enfantine, comme le 

dénote le terme de « vallez » (v. 3479), suggérant que le jugement de 

ce dernier n’est pas encore tout à fait celui d’un adulte responsable. 

Ainsi la faute du fils tient-elle en partie à une autorité paternelle 

défaillante ; c’est pourquoi il s’agit à présent de s’intéresser aux liens 

qui relient les enfants à leurs parents ou qui les désunissent dans nos 

romans. 

LES DIGNES ENFANTS DE LEURS PARENTS ? 

Dans l’Énéas, l’autorité paternelle est affirmée, bien qu’elle ne soit 

pas infaillible. En revanche dans Thèbes, les enfants semblent perpétrer 

les fautes de leurs parents et anéantir leur autorité. 

Enfants et autorité parentale 

Le thème du conflit interfamilial constitue le noyau narratif du 

roman de Thèbes. Les relations père/fils comme les relations 

fraternelles sont mises en échec, s’achèvent dans le meurtre, qu’il 

s’agisse de fratricide (Étéocle/Polynice, Tydée et son frère, les neveux 

de Ménécée) ou d’infanticide (Isiphile, Laïos). La tentative 

d’infanticide de Laïos est d’ailleurs réitérée par la malédiction 

qu’Œdipe lance sur ses fils, comme si l’enfant, pour succéder à son 

père, devait à son tour faire preuve de violence. « Les luttes fratricides 



L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS  

17 

sont rapprochées du parricide49 » puisqu’elles sont les causes directes 

de la faute paternelle, et proviennent d’une naissance donnée « a tort » 

(v. 25), contre-nature (v. 26-30). Or, cette faute se répète : Œdipe tue 

son père, et ses propres enfants foulent aux pieds les yeux que ce 

dernier s’arrache, accomplissant ainsi symboliquement le projet 

d’infanticide de Laïos avec mépris : Thèbes « établit un lien entre deux 

malédictions paternelles, tendant à sacrifier l’enfant, ou à le punir50 » 

et : 

Le parricide lui-même se répète symboliquement […] 

Mais dans le premier cas [celui d’Œdipe] c’est un accident 

qui, ironiquement, inflige au père le sort qu’il avait 

préparé pour son fils, tandis que dans le second cas 

[Étéocle et Polynice piétinant les yeux de leur père,] c’est 

la manifestation d’une méchanceté qui s’acharne sur le 

malheur du père. Finalement les enfants d’Œdipe 

accomplissent le crime prémédité par leur aïeul à l’égard 

de son fils : leur geste symboliquement parricide rejoint, 

dans sa cruauté, le premier projet d’infanticide51. 

Ainsi le roman semble-t-il se conformer à la théorie scientifique 

médiévale que développe Guillaume de Conches, selon laquelle « la 

semence paternelle a le pouvoir de transmettre à son fils ses propres 

infirmités » et ses défauts, physiques et moraux52. Le roman, s’il 

emprunte aux encyclopédies dans une démarche de (re)création 

littéraire, lors d’épisodes qui ont suscité les travaux de nombreux 

critiques, semble aussi partager avec les écrits scientifiques et 

médicaux une accointance concernant la théorie de la transmission du 

péché par la chair. La figure de l’enfant semble donc dépendante de 

cette vision médicale influencée par la religion chrétienne, et se 

construit tout entière autour d’elle. Piétiner les yeux du père se donne 

comme un acte de réponse biologique au péché parental, d’autant plus 

si l’on prend en compte le fait que « l’enfance est caractérisée par un 

aveuglement temporaire, et la conséquence la plus directe c’est que 

 
49 Poirion Daniel, « Edyppus et l’énigme du roman médiéval », dans L’Enfant au Moyen Âge…, 

op. cit., p. 292. 
50 Ibid., p. 289. 
51 Ibid.  
52 Thomasset Claude, « Quelques principes de l’embryologie médiévale (de Salerne à la fin du 

XIII
e siècle) », dans L’Enfant au Moyen Âge…, op. cit., p. 107-121, p. 110 [En ligne] DOI : 

https://doi.org/10.4000/books.pup.2705. 

https://doi.org/10.4000/books.pup.2705


L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS  

18 

l’enfant ne tolère plus le poids de l’autorité paternelle53 ». Fouler aux 

pieds les yeux revient donc à s’affranchir de cette autorité, à en 

repousser la faute. Cela exprime une sorte de vengeance correspondant 

à une volonté divine dans le texte, qui s’exerce par le biais d’une 

réaction puérile : le piétinement revient symboliquement à refuser de 

« voir ». Mais ce geste brutal témoigne aussi paradoxalement d’une 

prise de conscience, d’un dévoilement de la terrible vérité (l’inceste), 

qui arrache les personnages à leur enfance, et les propulse dans le 

monde adulte, caractérisé par la violence. Le motif de la parenté, et des 

liens familiaux, est donc bien une « caractéristique des romans 

antiques54 ». 

Ce dernier motif transparaît encore à travers celui de la séparation 

d’avec la mère, qui se donne comme une figure protectrice absente ou 

en échec, et qui problématise la question des rapports que l’enfant 

entretient avec son foyer. Ces séparations sont mises en scène lors de 

planctus pathétiques, comme celui de Jocaste au moment où son enfant 

lui est retiré pour être tué. Les phrases interrogatives et l’anaphore 

« Petit enfanz » (v. 64, 68) accentuent le pathos de la déploration. 

Jocaste avoue ensuite son péché, son impuissance à défendre son fils 

face à la décision toute-puissante du père, témoignant alors de la 

prédominance de l’autorité paternelle sur l’autorité maternelle dans la 

société médiévale :  

Blamez serron tout de ta mort, 

Tis pieres ad dreit, et je a tort. 

Il t’ad oscire comandé, 

Cherisme filz, estre mon gré (v. 73-76). 

La rime « mort/tort » renforce l’intensité de la double faute, 

paternelle et maternelle. L’enfant est perçu comme un individu par sa 

mère qui caractérise l’infanticide d’« omicide » (v. 61), mais pour 

Laïos, il est une simple menace qu’il suffit d’éliminer pour maintenir 

sa position de force. D’ailleurs, le roi n’exprime aucun regret. La rime 

« s’endort/mort » (v. 99-100) qui rappelle qu’Hypnos, dieu du 

sommeil, est frère de Thanatos, dieu de la mort, renforce le lien entre 

la figure maternelle et l’enfant : la mère, qui s’endort alors épuisée de 

 
53 Vitale-Brovarone Alessandro, « Le modèle du développement psychologique de l’enfant 

chez Fulgence le Mythographe », dans ibid., p. 161-176, p. 169 [En ligne] DOI : 

https://doi.org/10.4000/books.pup.2710. 
54 Kelly Douglas, « Guerre et parenté dans le Roman de Troie », dans Baumgartner Emmanuèle 

et Harf-Lancner Laurence (dir.), Entre fiction et histoire : Troie et Rome au Moyen Âge, Paris, 

Presses de la Sorbonne Nouvelle, 1997, p. 53-72, p. 53. 

https://doi.org/10.4000/books.pup.2710


L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS  

19 

chagrin, meurt symboliquement lorsqu’elle échoue à protéger son 

enfant. Ainsi « l’apparition ou la disparition de l’enfant est 

généralement calculée pour amener une réaction affective intense […] 

elle-même génératrice de rebondissements dramatiques55 ». Jocaste 

cristallise la plupart des types de relations mère-enfant. Ainsi, si 

Étéocle répond plein de fureur à ses sujets, à Othon, il n’ose contrarier 

l’autorité maternelle malgré son ressentiment lors du procès de Daire : 

« li reis s’enbronche et esprent d’ire ; /a sa miere ne volt rien dire » 

(v. 3907-3908). De plus, l’inceste de Jocaste semble évincé assez 

rapidement dans le roman, contrairement à celui d’Œdipe : aussi 

impuissante soit-elle, elle semble donc en partie réhabilitée, 

contrairement au père, qui est remplacé. Les mères éplorées pourraient 

donc témoigner des préoccupations et de l’attachement que l’enfant 

suscite à partir du XIIe siècle. En outre, si Thèbes se donne comme le 

reflet « d’un conflit de génération doublé d’un conflit social56 », c’est 

aussi parce que sa période de composition est marquée par la tentative 

de coup d’État des frères de Louis VII, roi de France, ainsi que par les 

conflits intergénérationnels opposant Henri II à ses trois fils. Avant de 

devenir une figure littéraire, le fils déshérité est une figure aux racines 

historiques qui a pu influencer l’auteur anonyme. En éliminant le père, 

l’obstacle au pouvoir, les fils résolvent les conflits internes d’un 

système « où s’affrontent, au niveau familial et au niveau politique, les 

forces en place, sclérosées, et les forces virtuelles, dynamiques57 ».  

Dans l’Énéas, l’expression du désespoir est particulièrement 

développée par les deux parents de Pallas : le roi arrache sa barbe et 

ses cheveux avant de frapper sa tête en pleurs, et la reine lacère son 

visage, sa poitrine, et s’évanouit plus de mille fois (v. 6177). Dans son 

planctus sur le cadavre de son enfant, elle exprime son désir de le 

suivre dans la mort et le compare à sa vie entière quand elle déplore la 

venue des Troyens : « Maudite soit lor sorvenue/Tote ma vie an ai 

perdue ! » (v. 6233-6234). L’enfant est donc un élément déclencheur 

qui permet l’expression des sentiments, et justifie entièrement la 

présence de certains personnages féminins comme celle de la mère de 

Pallas. À la mort du fils, c’est tout le sentiment religieux qui est remis 

en question et renié par cette dernière, qui s’engage à ne plus croire aux 

 
55 Plouzeau May, « Vingt regards sur l’enfançonnet, ou fragments du corps puéril dans 

l’ancienne littérature française », dans L’Enfant au Moyen Âge…, op. cit., p. 201-218, p. 208 [En 
ligne] DOI : https://doi.org/10.4000/books.pup.2713. 

56 Vadin Béatrix, « L’absence de représentation de l’enfant… », dans Exclus et systèmes 

d’exclusion dans la littérature et la civilisation médiévales, op. cit. p. 378. 
57 Ibid., p. 379.  

https://doi.org/10.4000/books.pup.2713


L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS  

20 

divinités (v. 6272-6274). Ainsi, si l’enfant permet une réflexion sur la 

vie et la mort, il cristallise aussi les questionnements envers le 

sentiment religieux. La mère de Pallas soulève une interrogation vis-à-

vis de l’existence même d’un pouvoir divin et son propos mène à la 

question suivante : comment concilier les injustices comme la mort 

d’un enfant avec la croyance en une entité supérieure et toute-

puissante ? L’enfant apparaît donc comme une figure autour de 

laquelle s’érigent des réflexions religieuses mais aussi sociales, et 

soulève la question de la justice divine, liée à l’amour dans ce roman. 

L’enfant et l’amour 

C’est par le biais d’Ascagne que Vénus rend Didon follement 

amoureuse d’Énéas. Le clerc remplace d’ailleurs Cupidon, qui se 

déguise dans l’Énéide pour insuffler son amour pour Énée à Didon 

puisque, dans le roman, c’est en embrassant Ascagne que les 

sentiments de celle-ci se manifestent. Dans le texte médiéval, l’enfant 

est donc utilisé comme un substitut, un médiateur des actions divines, 

donnant raison à Pierre Riché lorsqu’il écrit que « l’enfant, comme la 

vierge, est considéré comme un intermédiaire entre l’homme et la 

divinité58 ». Cette substitution au dieu de l’amour de l’enfant inscrit le 

roman dans une dimension courtoise puisqu’au Moyen Âge, dans la 

littérature courtoise, Cupidon est représenté sous les traits d’un enfant 

rieur et innocent59. Le rôle de la mère de Lavine diffère de celui de 

Vénus et des autres mères : elle initie sa fille à la morale, à son devoir 

et à l’amour, or, dans le récit la découverte du sentiment amoureux est 

un élément qui fait basculer les jeunes gens dans l’âge adulte. Le thème 

de l’amour courtois constitue un élément de première importance pour 

distinguer l’enfant du jeune adulte, aussi n’est-il pas surprenant que 

celui-ci soit corrélé avec les premières actions de chevalerie des jeunes 

hommes dans Thèbes. C’est le cas d’Atys lorsque le narrateur nous 

livre dans un discours indirect que si le personnage combat avec éclat, 

c’est parce qu’il est désireux de plaire à Ismène dont il est épris : « Por 

la pucele qui l’esguarde,/Joint oue deus Grés sus en l’angarde » 

(v. 6563-6564). L’amour devient donc une motivation au combat, et 

représente une épreuve supplémentaire à relever pour les adolescents 

lorsqu’ils accèdent au statut de héros de roman. Contrairement aux 

garçons, les jeunes filles semblent relativement épargnées, d’une part 

 
58 Riché Pierre, Être enfant au Moyen Âge…, op. cit., p. 20. 
59 Buschinger Danielle, « L’enfant dans les romans de Tristan en France et en Allemagne », 

dans L’Enfant au Moyen Âge…, op. cit., p. 253-268, p. 264 [En ligne] DOI : 

https://doi.org/10.4000/books.pup.2717. 

https://doi.org/10.4000/books.pup.2717


L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS  

21 

de la malédiction paternelle dans Thèbes, d’autre part du courroux et 

des manipulations des Dieux qui n’hésitent pas à utiliser les jeunes 

hommes pour arriver à leurs fins dans l’Énéas. De plus, les jeunes filles 

préservent les liens familiaux. Ainsi Lavine est-elle conseillée par sa 

mère qui lui dévoile les causes et les effets de l’amour dans un discours 

se rapprochant d’un mode d’emploi amoureux à visée éducative. Dans 

le Roman de Thèbes, Jocaste, Antigone et Ismène naviguent à leur 

guise, comme lorsqu’elles tentent de restaurer la paix entre Étéocle et 

Polynice. Toutes les trois se donnent comme un trait d’union entre les 

camps opposés. Les filles seulement semblent pouvoir échapper à 

l’héritage malheureux de leurs parents (encore que cela ne soit pas 

entièrement vrai dans le cas d’Isiphile) puisqu’elles sont les seules 

survivantes de la première version du roman, exception faite du vieil 

Adraste. Le cas d’Ismène qui entre dans les ordres à la mort d’Atys est 

un cas particulier (v. 7060-7063), faisant écho au contexte historique 

du XIIe siècle où de nombreuses jeunes filles se retiraient dans les 

couvents. Pour Lavine dans l’Énéas, le mariage représente le seul 

moyen de sortir de l’enfance. La jeune femme digne d’être épousée ou 

la mère : ce sont donc là les principaux statuts octroyés au féminin dans 

les romans, ce qui explique, au moins partiellement, l’absence de fille-

enfant dans ces récits qui favorisent les représentations de jeunes 

femmes. 

Pour conclure, l’enfant, à l’exception de l’enfant-fille, n’est pas 

absent de ces premiers romans du XIIe siècle, même s’il peut paraître 

sous-représenté au sein d’ouvrages qui traitent pourtant des relations 

familiales, et bien qu’il n’accède pas encore au véritable statut de 

personnage. Les deux ouvrages le représentent, et lui offrent une place 

relativement importante, en particulier Thèbes qui oriente même sa 

narration autour de lui et de la construction de son identité. La pluralité 

du vocabulaire relatif à la jeunesse, comprenant l’âge de l’enfance et 

l’adolescence, en témoigne. La figure des « jeunes » est interrogée, 

notamment dans sa dimension sociale, mais soulève aussi des 

questions eschatologiques et religieuses. L’Énéas s’empare du 

problème que constitue le statut de l’âme enfantine, et Thèbes de celui 

de la mortalité infantile au Moyen Âge. La question de la mort de 

l’enfant soulève de véritables interrogations socio-religieuses, et son 

rapprochement avec l’animal interroge le statut de l’humanité de ce 

dernier. C’est en fonction des relations inter-familiales qui s’articulent 

autour de l’enfant que les différents personnages font leurs choix. Le 

motif de la bâtardise qui tient un rôle central dans la construction de 

l’enfant, participe à la dimension romanesque et à l’hybridité littéraire 

même de ces romans situés au carrefour des « genres littéraires ». 



L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS  

22 

L’enfant, qui condense toutes les questions relatives aux origines, 

symbolise le projet littéraire des auteurs, à savoir fonder un genre 

original, et devient la métaphore du genre littéraire romanesque, alors 

en pleine construction. 


