PENSEES VIVES

La revue r/b ['ém[& ’/‘”7;’"[" LLgh‘g

éditorial
numérique

POUR CITER CET ARTICLE :

Elise d’Inca, « L’enfant, I’adolescent : Enjeux et représentations de la jeunesse
dans Le Roman de Thebes et Le Roman d’Enéas », Pensées vives [En ligne],
512026

URL : http://revues-msh.uca.fr/pensees-vives/index.php?id=512
DOI : https://dx.doi.org/10.52497/pensees-vives.512

La revue Pensées vives est mise & disposition selon les termes de la licence Creative Commons
Attribution 4.0 International.

Les articles de la revue sont utilisables sous licences CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations,
extraits d’ceuvres) sont susceptibles d’étre soumis & des autorisations d’usage spécifiques.

L’Université Clermont Auvergne est I’éditeur de la revue en ligne Pensées vives.


http://revues-msh.uca.fr/pensees-vives/index.php?id=512
https://dx.doi.org/10.52497/pensees-vives.512

L’enfant, I’adolescent : Enjeux et représentations
de la jeunesse dans Le Roman de Thébes et Le
Roman d’Enéas

Children and Adolescents: Issues and Representations of Youth in Le Roman
de Thébes and Le Roman d’Enéas

Elise d’Inca
CELIS, Université Clermont-Auvergne

Au Xi¢siécle, la figure de I’enfant prend une importance et se fraye une place
dans la société médiévale. C’est cette place qu’il s’agit pour nous d’interroger, grace
a la littérature de I’époque qui contribue, au moins partiellement, a la forger, et qui
lui donne une visibilité. Cette étude propose donc une comparaison des figures de
jeunesse dans deux romans, fondateurs du genre, Le Roman de Thebes, et Le Roman
d’Enéas.
roman, Moyen Age, enfance, Roman de Thébes, Roman d’Enéas

In the 12 century, the figure of the child took on importance and carved out a place for
itself in medieval society. It is this place that we wish to examine, thanks to the literature of the
period which contributed, at least partially, to forging it, and which gave it visibility.

Therefore, this study proposes a comparison of the figures of youth in two novels, founders of
the genre, Le Roman de Thebes, and Le Roman d’Enéas.

novel, Middle Ages, childhood, Roman de Thebes, Roman d’Enéas

S’il existe dans la société médiévale, I’enfant est sous-représenté
dans la littérature de cette époque. En témoigne [’article de
Béatrix Vadin : « L’absence de représentation de 1’enfant et/ou du
sentiment de I’enfance dans la littérature médiévale® » dans lequel
I’autrice écrit que si « ’enfant apparait ¢a et la dans les textes du XII°
et du Xin®siecle, et singulierement dans les ceuvres narratives [,] il
n’est que trés rarement promu au rang d’acteur du récit ou méme
simplement de personnage pouvant prétendre a une vraie
caractérisation? ». Pourtant le Roman de Thébes composé au
X1 siecle, considéré comme le premier représentant du genre, et le
Roman d’Enéas de la deuxiéme moitié du siécle, rédigés par des clercs

1 Vadin Béatrix, « L’absence de représentation de 1’enfant et/ou du sentiment de 1’enfance dans
la littérature médiévale », dans Exclus et systemes d 'exclusion dans la littérature et la civilisation
médiévales, Aix-en-Provence, Presses universitaires de Provence, 1978, p. 363-384, p. 365 [En
ligne] DOI : https://doi.org/10.4000/books.pup.3227.

2 1bid.



https://doi.org/10.4000/books.pup.3227

L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS

anonymes, pourraient obtenir le titre de « romans familiaux » dans le
sens ol ces deux romans dits antiques, qui réécrivent la Thébaide et
’Enéide, prennent pour sujet principal les relations familiales, et
mettent en scéne 1’enfant, orphelin ou batard, dont le statut interroge
véritablement au sein de la société médiévale. Ainsi, bien que les
figures enfantines semblent peu nombreuses dans ces textes, le
vocabulaire relatif a la jeunesse, I’enfance et 1’adolescence, apparait
varié et régulier. L’infans, d’ou provient le terme « enfant/enfanz »,
désigne dans la langue latine :

celui qui ne sait pas encore parler : qui fari non potest,
puis de sept a quatorze ans, c’est la pueritia et enfin, de
quatorze ans jusqu’a I’aAge adulte, ¢’est 1’adolescentia®.

Cette répartition des différentes étapes de I’enfance persiste durant
le Moyen Age central, durant lequel la notion d’enfance « peut étre
définie comme la période de la vie qui s’étend de la naissance a
’adolescence? », ’adolescence se terminant, au °siecle, vers [’age de
quinze ans°. Nous nous intéresserons donc aux figures d’enfants et de
jeunes adolescents. Jusqu’aux années 1960, notamment avec I’étude de
Philippe Ariés, développée dans son ouvrage L’Enfant et la vie
familiale sous I’Ancien Régime®, les médiévistes ont considéré que le
Moyen Age ignorait le « sentiment de ’enfance » et ses spécificités’.
Cependant, cette théorie a été, depuis, remise en question et nuanceée,
comme en témoigne 1’ouvrage récent de Didier Lett, Enfants au Moyen
Age. x1e-xv® siécle®, lequel s’attache & montrer que I’enfant avait, a
partir des X11® et Xi11® siécles, une place au sein de la société médiévale,
chrétienne, et ce, avant méme qu’il ne paraisse, dés lors qu’il est doté
d’une ame, in utero. Didier Lett constate que le X11° siécle constitue un
point de départ en ce qu’il « marque une prise de conscience de plus en
plus nette de la nécessité de protéger 1’enfance, corps et ame, a cause
de sa fragilité® ». L’étude des figures de I’enfance dans les premiers

3 Sigal Pierre-André, « Le vocabulaire de I’enfance et de I’adolescence dans les recueils de
miracles latins des xI° et X11° sigcles », dans L ’Enfant au Moyen Age (Littérature et civilisation),
Aix-en-Provence, Presses universitaires de Provence, 1980, p. 141-160, p. 144 [En ligne] DOI :
https://doi.org/10.4000/books.pup.2708.

4 Lett Didier, Enfants au Moyen Age. x11®-xve siécle, Paris, Tallandier, 2025, introduction, p. 15.

5 lbid.

& Ariés Philippe, L ’Enfant et la vie familiale sous I’Ancien Régime, Paris, Plon, 1960, rééd.
Seuil, 1973.

7 Lett Didier, Enfants au Moyen Age, op. cit., p. 9-13.

8 Ibid.

® 1bid., p. 15.



https://doi.org/10.4000/books.pup.2708

L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS

romans semble alors d’autant plus pertinente que leur date de
composition coincide avec cette prise de conscience. Il s’agit donc de
se demander dans quelle mesure ces ouvrages témoignent de la vision
de I’enfance durant cette période, et comment la littérature participe a
la construire.

11 s’agit donc d’abord pour nous d’établir un relevé du vocabulaire
de I’enfance dans les deux romans et de dégager un certain nombre de
figures de jeunesse, avant d’analyser ces dernic¢res. Pour cela il
conviendra de s’intéresser a la technique du portrait, et d’étudier sa
fonction narrative, puis de se pencher sur les questions relatives a la
mort de I’enfant et d’interroger son lien avec I’animal, afin de dégager
les grandes tendances de représentation du foyer dans les romans. Nous
analyserons enfin les relations inter-familiales et leurs implications
narratives.

Dans le Roman d’Enéas, « anfanz » est assez fréquent. Il désigne
les fils de Priam tués par les Grecs (v. 17-18), illustrant simplement la
filiation des personnages, et la mére de Lavine évoque plus
généralement les « anfanz » que n’aura pas Enéas lorsqu’elle I’accuse
d’homosexualité (v. 803). De méme, Pallas est aussi caractérisé
comme I’« anfant » de ses parents (v. 6203). Le terme prend un autre
sens lorsque Didon appelle ensuite « anfant » Ascagne (v. 8511), dont
I’age n’est jamais mentionné mais qui est alors trés jeune, et dont elle
ignore alors I’identité : I’enfant n’est reconnu que comme tel,
caractérisé par le séme de la jeunesse. C’est cette deuxiéme acception
du terme qui suscite notre intérét. Le Roman de Thébes présente
guelques enfants, et le terme ponctue régulierement le récit. Deux
nourrissons se distinguent : (Edipe dans le prologue mythologique, et
Archémore, enfant du roi Lycurgue. (Edipe est qualifié d’enfant, v. 51,
55, 62, 63, 66, 91, 103, 133, 139, 142, 143 et 16110, passé guinze ans,
il n’est plus appelé « enfant » mais « dameis(i)als » (v. 185, 218, 231,
291), terme qualifiant dans la langue médiévale un « jeune
gentilhomme qui n’était point encore regu chevalier'! ». Devenu un
véritable personnage, (Edipe est ensuite nommé « danzel » (v. 371,

0 Toutes les citations du Roman de Thébes sont extraites de 1’édition du manuscrit S, trad.,
présentation et notes par Mora-Lebrun Francine, Paris, Livre de poche, « Lettres gothiques »,
1995 ; toutes celles du Roman d’Enéas proviennent de I’édition bilingue et trad. du manuscrit A
présenté et annoté par Besnardeau Wilfrid et Mora-Lebrun Francine, Paris, Champion,
« Classiques, série Moyen Age », 2018. Pour plus de clarté, nous ne préciserons entre parenthéses
que les vers du texte en ancien frangais.

1 Ashby Genette, « Une analyse stylistique des formules épiques contenant "enfant” ou I’un
de ses synonymes », dans L ’Enfant au Moyen Age. .., op. cit., p. 219-231, p. 225 [En ligne] DOI :
https://doi.org/10.4000/books.pup.2714.



https://doi.org/10.4000/books.pup.2714

L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS

376) apres qu’il a vaincu le Sphinx. 11 n’est requalifié de « dameisel »
(v. 458) qu’aprés sa relation incestueuse avec Jocaste, avant leur
mariage. Il ne sera plus ensuite caractérisé par le vocabulaire relatif a
la jeunesse, et ce n’est qu’apres avoir décapité son pere qu’il est appelé
« Edypus » (v. 273). L’identité du personnage ne lui est accordée que
lorsqu’il s’extrait du monde de I’enfance, au moment des premiers faits
d’armes. Le personnage est nommé une derniére fois « enfant »
(v. 563) lorsque Jocaste découvre a son tour son identité, et reconnait
sa progéniture en méme temps que son péché. Si (Edipe est un
personnage du prologue, il ne réapparait pas au cours du roman, et ne
constitue qu’un héros secondaire. Archémore, figure également
secondaire, est un enfant toujours qualifié comme tel'2. Dans les deux
textes, les synonymes du mot sont nombreux. Aprés sa mort,
Archémore est qualifié de « dameisel » (v. 2590, 2739). « Enfant » et
« dameisel » sont donc interchangeables et qualifient ici un nourrisson.
Dans Thébes, c’est un « enfes » (v. 4183) qui méne Antigone jusqu’au
camp de Polynice, et les neveux de Ménécée, qui s’entretuent faute de
s’étre reconnus, sont désignés comme étant « assez enfanz » (v. 6208).
Ce sont encore « dui enfant » (v. 7160) qui aménent son bouclier a
Etéocle, et un « enfez » (v. 7208) prénommé Nestor qui accompagne
Polynice au combat. « Enfant » peut donc aussi désigner 1’adolescent
faisant ses premieres armes. Les quatre « enfanz » d’Edipe sont aussi
présentés comme les enfants de leurs parents (v. 493), et sont
caractérisés par leur jeunesse, puis distingués en fonction de leur genre
entre «vallet» (v.494) pour les garcons Etéocle et Polynice, et
« meschine » (v. 563) pour les filles, Antigone et Ismeéne. Les filles du
roi Adraste, Argie et Déiphile, sont régulierement qualifiées de
« puceles » avant leur mariage avec Polynice et Tydée (v. 1114), 'un
des termes les plus fréquents pour qualifier les jeunes filles dans
Thébes, synonyme dans le roman de « Dameisel(e) », qui désigne les
jeunes gens a partir de quatorze ou quinze ans. Isiphile est ainsi appelée
tour a tour « pucele » (v.2335), «dameisele » (v. 2615, 2298) et
« meschine » (v.2326) ; « meschin(e) » désignant au masculin, un
« jeune gentilhnomme®® », pareillement a « danzel », autre terme relatif
a la jeunesse, assez fréquent dans le roman, qualifiant Atys (v. 6639).
Dans ’Enéas, le héros éponyme désigne Pallas comme « meschin »

2 e Roman de Thébes, éd. citée. On reléve « enfant/z » v. 2266, 2268, 2275, 2311, 2338,
2311, 2464, 2457, 2460 (enfes), 24722477, 2470 (enfes), 2514, 2520, 2565, 2568, 2604, 2620
(enfez), 2724, 2730, 2731.

13 Ashby Genette, « Une analyse stylistique des formules épiques contenant “enfant” ou 1’un
des synonymes», dans L’Enfant au Moyen Age..., op. cit, p.225 [En ligne] DOI:
https://doi.org/10.4000/books.pup.2714.



https://doi.org/10.4000/books.pup.2714

L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS

aprés sa mort : « sos ciel n’avoit plus gent meschin » (v. 6098). Au
féminin, le mot s’applique, non a des enfants, mais & de jeunes
personnes, a Lavine (v. 8293, 8320, 8357), Silvia (v. 3465, 3474, 3503,
3531), et Camille (v. 3869, 3888, 3918, 7354). Toutes sont également
qualifiées de « damoisel(le) », qui se lit encore a propos d’Euryale
(v. 4857), autrement désigné comme « danzel » (v.5115). Dans ce
dernier cas, « damoisel » se substitue & pueri employé dans 1’Enéide,
preuve que le terme appartient au champ lexical de I’enfance. 1l se lit
encore dans le roman a propos de Silvius (v. 2923), des compagnons
d’Ascagne (v.3510), et d’Ascagne lui-méme (v. 3677, 3494). La
fréquence réguliére de ce terme s’explique par le fait que « damoiseau
attire aussi I’épithete riche* », et que les deux romans mettent en scéne
des personnages nobles, des princes, des rois et des reines. L’Enéas
ajoute « donzelle », un terme dénotant la jeunesse caractérisant d’abord
les jeunes filles qui chantent lors de la féte donnée a Troie a I’arrivée
du cheval (v.1171), puis les suivantes de Didon (v.1233), les
amazones Larine (v. 6919) et Tarpeia (v. 7048), Silvia (v. 3469, 3675)
et Camille (v. 4003, 7171). Ressort de ce relevé non exhaustif, mais
significatif, qu’« enfant » est un terme au sens large, désignant a la fois
les fils et filles de, le nourrisson, et les adolescents de moins de vingt
ans. Deux ages semblent donc désigner un passage d’un monde a un
autre : quinze ans qui correspondent a I’entrée dans 1’adolescence, et
vingt ans, qui marque 1’entrée dans 1’dge adulte. Ce vocabulaire de la
jeunesse accompagne parfois les portraits de personnages ou les
descriptions d’enfants en bas dges, qui sont toujours caractérisés par
leur beauté.

LE BEL ENFANT, L’ADOLESCENT, LE CHEVALIER
Le bel enfant

Ainsi le prologue de Thebes donne a voir I’image du nouveau-né
souriant et souléve la question du salut de 1’enfant par le sourire du
petit (Edipe :

Cil fu petit : ne sot la sort,

Ne ne s’aparcut de la mort.
Sez mains tendist, et si lor rist
Come a sa norice feist.

Enz por le reis qu’il a geté,

 1bid.



L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS

Commel sont de pitié
Et dient tout : Pecchié ferron,
Quand il nous rit, se ’ocion (v. 114-120).

Ce sont ses pleurs qui attirent le roi de la cité d’Orces (v. 139-147)
et le sauvent, aprés que son sourire aux bourreaux ameéne ceux-ci a
I’épargner. Selon Daniel Poirion, ce motif serait issu de la littérature
antique®®. Cela semble vraisemblable du fait que ce prologue reprend
la 1égende d’Edipe et réécrit la Thébaide latine de Stace. L’image du
nouveau-né est celle d’un enfant beau, idéalisé, comme 1’est aussi
Archémore puisque, selon les termes d’Isiphile, « onc plus bele ne
forma nature » (v. 2445). L’enfant apparait comme un étre innocent,
rappelant dans ces romans écrits par des clercs qu’« avec la diffusion
des idées chrétiennes, I’enfant reprend toute sa valeur. Le Christ
n’avait-il pas loué I’innocence de ces petits'® ? » Effectivement, dans
1’Evangile selon saint Marc, Jésus embrasse et bénit les enfants qu’il
juge innocents et auxquels appartient le royaume de Dieu®’. Dans le
roman, 1’innocence du petit enfant est redoublée par 1’idée de pureté
qui I’entoure et qui est véhiculée par la comparaison du sourire
qu’Edipe adresse a ses bourreaux avec celui qu’il adresserait a sa
nourrice. Le rapprochement de la figure nourriciere et protectrice de la
nourrice avec les bourreaux accentue cette image de I’enfant innocent
incapable de saisir le danger qui le guette. L’enfant est donc ici la
parfaite illustration du rapport entre « infantia et fari (parler), entre
puer et pueritas (la pureté) 8 [...] ». Précisons que le prologue dont
(Edipe est le personnage principal est un ajout du clerc a la Thébaide
qui témoigne bien de I’importance de I’enfance dans le roman, bien
qu’Edipe ne soit pas le protagoniste’®. Ces représentations d’Edipe et
d’Archémore rappellent encore qu’au XlI®siecle, «les livres
liturgiques mentionnent I’office des enfants le jour des Innocents®.
Puisque I’enfance est mise en scéne au début du roman, qui évoque les

15 poirion Daniel, « Edyppus et I’énigme du roman médiéval », dans L ’Enfant au Moyen Age...,
op. cit., p. 285-298, p. 292 [En ligne] DOI : https://doi.org/10.4000/books.pup.2719.

16 Riché Pierre, Etre enfant au Moyen Age. Anthologie des textes consacrés a la vie de lenfant
du veau xvesiécle, Paris, Fabert, « Pédagogues du monde entier », 2010, p. 19.

7 Ibid., p. 26.

%8 Ibid., p. 10.

19 e petit enfant est rarement le personnage principal dans la littérature médiévale. Voir
Donnat-Aracil Claire, « Images et fonctions de la petite enfance dans quelques contes de la Vie
des Péres (X111 siecle) », Histoire culturelle de I’Europe, n°2, Regards portés sur la petite enfance
en Europe (Moyen Age-xviiesiecle), 2017, [En ligne] URL :
https://mrsh.unicaen.fr/hce/index.php_id_548.html [consulté le 08-08-2025].

2 Faaborg Jens N., Les enfants dans la littérature francaise du Moyen Age, Copenhague,
Museum Tusculanum, « Etudes romanes », 1997, p. 57-68, 1997, p. 10.



https://doi.org/10.4000/books.pup.2719
https://mrsh.unicaen.fr/hce/index.php_id_548.html

L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS

origines des personnages, qu’elle marque le début des malheurs des
Labdacides, et qu’elle ressurgit dans le roman par le biais d’Archémore
juste avant les affrontements entre les Grecs et les monstres, elle
apparait « d’une maniére ni positive ni négative mais toutefois
particuliere, comme une étape qui précede les préoccupations
sérieuses®! ». Ces préoccupations correspondent tantot aux problémes
familiaux, tant6t aux batailles initiatiques et fratricides, qui sont alors
étroitement liées.

Portraits d’adolescents

Dans Thébes comme dans I’Enéas, I’enfance comprend 1’évolution
de personnages adolescents. Une bascule d’age s’effectue vers quinze
ans, lors de I’adoubement des jeunes chevaliers comme (Edipe, alors
caractérisé par les valeurs morales développées parallelement a son
aspect physique : « Et quant li enfez ot quinze ans,/Genz ert et proz,
sages et granz » (v. 161-162). Cela peut s’expliquer par le fait qu’a cet
age 1’adolescent obtient son statut dans la société médiévale. Selon
Pierre Riché, ce dernier peut alors porter les armes et entre dans
’adolescence a quatorze ou quinze ans??. Cela se vérifie puisque c’est
a quinze ans qu’Atys et Nestor sont respectivement nommés et
portraiturés, et la mention de cet age précéde leurs premiers combats :
I’adolescence semble donc consister en un ou deux ans correspondant
a I’étape initiatique du premier combat pour les jeunes hommes, et a
celle du mariage pour les filles. Ainsi, la nomination évolue
véritablement en fonction de 1’4dge et des étapes de la vie des
personnages. Concernant les portraits des jeunes adolescents, celui de
Polynice témoigne particuliérement bien du statut hybride du
personnage en cours de formation puisque le « juvenceals » « n’ad pas
vingt ans » (v. 826), et se présente les cheveux longs, blonds et bouclés,
le visage blanc, « cler et colouré » (v. 820), mais avec une physionomie
virile plus que suggestive (v. 823-824). Il incarne 1’idéal de la jeunesse,
et son portrait le présente comme le parfait chevalier en devenir. Le
vocabulaire de la gaité et de 1’éclat témoigne d’une représentation
stéréotypée de la jeunesse apparaissant comme 1’dge du bonheur et de
I’innocente insouciance par excellence. La comparaison avec la
blancheur révéle la candeur enfantine du personnage qui n’a ni barbe
ni moustache (v. 6654). Ce dernier point constitue un topos du jeune

2 paterson Linda M., « L’enfant dans la littérature occitane avant 1230 », Cahiers de
Civilisation médiévale, 32°année, n°127, 1989, p.233-245, p.236 [En ligne] DOI :
https://doi.org/10.3406/ccmed.1989.2441.

22 Riché Pierre, Etre enfant au Moyen Age. .., op. cit.



https://doi.org/10.3406/ccmed.1989.2441

L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS

adolescent, et les joues roses dénotent la vitalité et la jeunesse des
personnages, notamment dans le portrait de Pallas dans 1’Enéas. Le
héros éponyme considere d’ailleurs Pallas comme la « flor de jovente »
(v. 6057) au sein du planctus qu’il livre sur le corps de ce dernier. Cette
fois le portrait du jeune homme s’effectue en creux, grace a I’évocation
de ce qu’il n’est plus :

Ta blanchor est tote nercie

Et ta color tote persie.

Bele faiture, gente chose,

Si com soloil flestist la rose,

Si t’a la morz tot tost plessié

Et tot flesti e tot changié (v. 6101-6106).

Néanmoins certains de ces portraits idéaux de jeunes hommes sont
entachés par la notion de batardise. C’est notamment le cas d’(Edipe
qui, devenu un illustre guerrier, attire sur lui la jalousie de ses
compagnons, qui « plus de cent feiz 1’ont apelé/filz a putaine, bastard
gieté » (v. 179-180). Si la batardise est un élément constitutif important
de la figure de I’enfant dans Thebes, c’est également le cas dans
I’Enéas puisqu’Enéas est le fils de Vénus et d’un mortel, Anchise. La
construction des figures d’enfants et d’adolescents est donc
principalement orientée autour de cette question de la naissance
hybride, double, qui constitue un élément de 1’écriture romanesque?.
Quant a (Edipe, il est un adolescent en quéte de son identité, un étre
«en manque»: en manque de nom, de terre, de passeé.
Catherine Gaullier-Bougassas reléve d’ailleurs qu’au début du Moyen
Age, la figure de ’enfant batard, que Marthe Robert juge fondatrice du
genre romanesque, est centrale dans de nombreux autres récits
médiévaux que 1’on considére généralement comme romanesques ou
fondateurs du genre romanesque [ ... et] permet la constitution de héros
problématiques en raison de leur ascendance [...], qui leur confére des
caractéristiques, des pouvoirs ou des désirs étranges, et de la faute qui
entoure leur naissance et pése sur eux comme une malédiction?.

L’enfant, en ce qu’il détient et cristallise le secret des origines,
apparait donc comme une figure cruciale dans ces premiers romans,
qui s’emparent de questions fondatrices, tant du point de vue littéraire,
avec la création de personnages romanesques, que du point de vue

2 \oir Gingras Francis, Le batard conquérant. Essor et expansion du genre romanesque au
Moyen Age, Paris, Champion, « Nouvelle bibliothéque du Moyen Age », 2011.

2+ Gaullier-Bougassas Catherine, Les Romans d’Alexandre. Aux frontiéres de I’épique et du
romanesque, Paris, Champion, « Nouvelle bibliothéque du Moyen Age », 1998, p. 169.



L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS

historique et socio-culturel, avec 1’établissement ou 1’anéantissement
de villes (Rome, Thebes) et de lignées. Or, I’enfant n’a pas seulement
un role de fondateur comme (Edipe ou encore Ascagne, destiné a
engendrer la lignée romaine prestigieuse qu’ Anchise annonce a Enéas
lors de la catabase de ce dernier. Il est une figure littéraire ambivalente
dont la comparaison peut servir a rabaisser un personnage, notamment
un chevalier.

Procédés d’infantilisation du chevalier

Ainsi, dans Thébes, I’enfant-adolescent peut provoquer le rire,
qu’il s’agisse d’un rire moqueur ou de ’expression d’une forme
d’affection. C’est le cas lorsque Tydée rit en voyant Atys désarmé mais
néanmoins déterminé a combattre et qu’il le compare a un enfant :

Tydels desarmé le vit,

Guenchié 1i ad, et si s’en rit,

Desarmé et enfant le veit,

Piti¢ I’en prist et si ot dreit (v. 6677-6680).

Le sentiment de pitié face a la jeunesse préte a mourir humanise
certes le personnage de Tydée par rapport a la Thébaide, mais concourt
aussi implicitement a dénoncer la réalité médiévale que constitue le
recrutement des adolescents dans les armées. L’enfant est donc un outil
littéraire au service d’une forme de dénonciation de I’auteur-narrateur
du roman. L’équipement chevaleresque mal ou non utilisé représente
I’'une des erreurs fréquentes, sinon principale, de 1’enfant-adolescent
combattant dans Thebes. Ainsi le gab d’Alexis, consistant a frapper
d’un baton un chevalier mal armé et sans heaume, provoque le rire au
sein de I’armée grecque :

Bien li bat le dos et le ventre,

Forment [le fiert] sur le cropon,

Sil chastie come clergeon ;

Ne se gardot joi, ce li crie

Et come clerzon le chastie (v. 5937-5941).

La comparaison avec 1’écolier que ’on frappe pour le corriger
rappelle la réalité médiévale du chatiment corporel dans 1’éducation®.
Aussi Dattitude d’Alexis, qui peut surprendre le lecteur moderne et

% Riché Pierre, Etre enfant au Moyen Age. .., op. cit.



L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS

pourrait étre interprétée comme une forme de violence
particulierement humiliante, représente-t-elle dans le récit un acte de
générosité visant a épargner la vie du « clerzon », tout en préservant
I’image chevaleresque des Grecs. Effectivement, ces derniers refusent
de passer pour de sanguinaires bourreaux en combattant sérieusement
cet ennemi mal armé dans un combat aux forces déséquilibrées, mais
ils refusent également de passer pour des laches qui n’oseraient riposter
face & un aussi piteux adversaire. La solution de la correction par
I’humiliation suscitant le rire désamorce donc une situation complexe,
et réintroduit un rapport de forces équilibré entre les deux parties, en
attribuant un statut plus approprié d’enfant a ce cavalier qui n’a de
chevalier ni I’aspect ni les armes. Aussi cette action d’Alexis suscite-
t-elle I’envie de ses compagnons «plus que d’une chevalrie »
(v. 5947). L’enfant, ou celui qui agit comme tel, provoque le rire et se
fait corriger, a condition de vivre assez longtemps pour cela. En effet,
dans les deux romans, 1’adolescent est souvent I’image d’un chevalier
inexpérimenté, commettant des erreurs fatales. Dans Thebes, Euryale
se fait capturer a cause du heaume qu’il ne pense pas a enlever et qui,
trop brillant, trahit sa présence (v. 5031). Contrairement a Euryale,
Atys ne porte pas le sien quand il le devrait, préférant pavaner téte nue,
ce qui lui vaudra d’avoir le chef tranché : dans les deux cas le jeune
chevalier meurt a cause de son inexpérience et de sa négligence,
directement imputables a son jeune age qui le méne a prendre de
mauvaises décisions, et a faire un mauvais usage de 1’équipement
défensif, notamment du heaume. Dans le Roman d’Enéas, ¢’est encore
a cause d’un heaume qu’elle ramasse que Camille, distraite, est tuée.
La comparaison enfantine peut encore étre pergue comme une
insulte dans Theébes, par exemple lorsqu’Etéocle répond & Othon plein
de colére : « Ore me tenez vous por enfant » (v. 3878). L’enfant est
donc percu comme « une ébauche, un homoncule que rien, sinon la
petite taille et la faiblesse physique, ne distingue des adultes? ». 1l est
consideré comme un étre inférieur, ridiculisant celui qui lui est
comparé. L’enfant est d’ailleurs rabaissé par des allusions triviales au
sein des proverbes médiévaux?’. De ce fait, il apparait d’autant plus
insultant pour un chevalier, ou un roi guerrier, de se voir traité comme
un étre caractérise par sa faiblesse et son incapacité a se défendre lui-
méme. D’ailleurs, si Ascagne survit a sa premicre bataille, c’est parce
qu’elle est menée contre des paysans et non des chevaliers, et parce

% vadin Béatrix, « L’absence de représentation de I’enfant... », dans Exclus et systémes
d’exclusion dans la littérature et la civilisation médiévales, op. cit., p. 366.

27 bid., p. 368.

10



L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS

qu’il est protégé par les siens : il apparait trop jeune pour se défendre
seul. Aussi des écuyers sont-ils la « por lo damoisel garder » (v. 3494).
En revanche, Pallas meurt lors de son premier duel — contre Turnus
(v. 5668). Ainsi I’enfant est souvent, mais non toujours, voué a mourir
dans les deux romans.

L’ENFANT, L’ANIMAL ET LA MORT

Le lien entre I’enfant et la mort est trés étroit dans ces romans, et
tient souvent a la présence d’un animal.

Archémore, le serpent du verger et la mort

C’est le cas d’Archémore, tué par un serpent, avatar de la mort et
du péché. Contrairement au récit de Stace, il ne dévore pas I’enfant,
mais en suce le sang. Sa monstruosité est renforcée par cet aspect
vampirique?®. De plus, cette modification semble motivée par une
volonté du clerc de rendre la représentation de la mort de I’enfant
moins violente, plus pathétique : Ia ou Stace donne a voir un enfant
mutilé, a la téte, la poitrine, et aux entrailles arrachées, Thébes donne
une image idéalisée, christianisée, de la mort de I’enfant puisqu’il n’est
question que de sa paleur et de ses membres froids. La faute d’lIsiphile
est alors renforcée par ce tableau qui met en lumiére la faute originelle.
Archémore meurt a cause d’lIsiphile, sa nourrice, qui I’abandonne au
verger le temps de conduire les chevaliers a un cours d’eau. Puisque
Iirruption du serpent aux allures de dragon est la conséquence directe
de la négligence de la nourrice, le monstre apparait comme un allié de
la figure féminine meurtriére et fautive. Le clerc médiéval apporte
plusieurs modifications au texte de Stace qui visent a christianiser la
symbolique de cette rencontre, dans une volonté didactique. La jeune
femme est située sur le méme plan narratif que le monstre. Celle qui
est un substitut maternel devient la cause de la mort de I’enfant. Ce
transfert de la figure maternelle sur Isiphile est illustré par 1’'usage du
possessif («son enfant» désignant Archémore, v.2477), qu’elle
emploie d’ailleurs elle-méme (« mon enfant », v. 2514), contrairement
au texte de Stace dans lequel elle déplore de devoir s’occuper d’un
autre enfant que de ses propres jumeaux. La figure d’Isiphile, presque
celle d’une Vierge a I’enfant lors de sa premiére apparition dans le

28 Méme si le mot « vampire » n’apparait qu’au Xvii siécle, le xI® siécle connait déja la peur
du mort-vivant et celle du monstre qui vide ses victimes de leur sang. Sur ce sujet, voir Schmitt
Jean-Claude, Les Revenants. Les vivants et les morts dans la société médiévale, Paris, Gallimard,
« Bibliotheque des histoires », 1994.

11



L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS

roman, se voit transformée par une ré-activation de I’épisode de la
Geneése, qui réécrit la Chute d’Eve, que le serpent du jardin incarne.
Isiphile, qui n’a pas su tenir son role de substitut maternel devient une
pécheresse. De plus, elle devient symboliquement une figure d’amante
potentielle en accompagnant les chevaliers au lieu de protéger
Archémore. Or, pour le Moyen Age, une femme ne peut étre a la fois
mere et amante. La jeune fille faillit donc a son role de gardienne
d’enfants et s’accuse elle-méme de la mort d’ Archémore : « par mei ad
il perdu la vie» (v.2591). Néanmoins, elle s’empresse de
I’abandonner. Cet épisode témoigne d’une réalité sociale, la forte
mortalité infantile au Moyen Age, qui est trop souvent attribuée a la
négligence de sa meére ou nourrice?®. Au  XIesiécle,
Philippe de Beaumanoir expliquera méme dans Coutumes que les
parents doivent prendre garde a la nourrice a laquelle ils confient leurs
enfants car plusieurs cas ont été rapportés de «nourrices peu
soigneuses [ayant] mis maint enfant a mort® ». Quoiqu’il en soit, a
« toutes les périodes du Moyen Age, 1’abandon des enfants est
signalé® » et fortement condamné par 1’Eglise. Les archives
témoignent aussi de certains cas de parents faisant mourir
intentionnellement leurs enfants®. Isiphile commet ’équivalent d’un
infanticide en abandonnant Archémore, qui symbolisait 1’« espoir du
couple royal dans D’avenir®». Le lit d’herbe qu’elle fabrique a
Archémore devient une sorte de tombe avant I’heure : « A terre assiet
I’enfant petit,/D’erbe et de fours li fait un lit » (v. 2338-2339). Le jardin
devient un « jardin de mort* », semblable par son aspect initial de
locus amoenus au jardin de la Genése « ot s’initie 1’histoire mortelle
et fautive des hommes, entre arbre, source et serpent® ». Le jardin
protecteur devient « le jardin de mort que le diable et les hommes ne
cessent d’en faire® » car si le lieu idyllique devient mortel, ¢’est bien
a cause d’Isiphile et des chevaliers. L’enfant constitue donc un prétexte
a D’action épique, au discours de contre-exemple du narrateur : il

2 Vadin Béatrix, « L’absence de représentation de 1’enfant... », dans Exclus et systémes
d’exclusion dans la littérature et la civilisation médiévales, op. Cit.

% Faaborg Jens N., Les enfants dans la littérature francaise du Moyen Age, op. cit., p. 153.

%1 bid., p. 133.

%2 bid., p. 134.

% Besnardeau Wilfrid, « Le jardin d’Isiphile dans Le Roman de Thébes », L ’information
littéraire, 2002/4, vol. 54, 2002, p. 29-38 [En ligne] DOI : https://doi.org/10.3917/inli.544.0029.

34 De Combarieu du Grés Micheline, « La mort en ce jardin », dans D aventures en aventure.
« Semblances » et « Senefiances » dans le Lanceloten prose, Aix-en-Provence, Presses

universitaires de Provence, 2000, p. 193-216 [En ligne] DOI :
https://doi.org/10.4000/books.pup.4077.

% 1bid., p. 72.

% 1bid., p. 73.

12


https://doi.org/10.3917/inli.544.0029
https://doi.org/10.4000/books.pup.4077

L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS

relance le récit « par le procés de celle qui avait a le garder, comme
dans le Roman de Thébes, lors de 1’épisode du verger », ou bien il
apparait « divinement rayonnant et beau, porteur d’un destin immense
qui reste a venir®” », comme Ascagne dans I’Enéas, « mais il ne saurait
avoir encore la dimension d’un actant. [...] Il n’a pas de statut propre,
puisqu’il n’exerce pas encore de responsabilités sociales®® ».
Néanmoins, la mort d’un enfant constitue un événement au sein des
romans et, «toujours provoquée dans nos sources par la violence,
entraine invariablement le chagrin et I’horreur®® ». En effet, les morts
d’Archémore, d’Atys ou de Pallas provoquent de grandes
démonstrations de chagrin. Les parents d’ Archémore pleurent et crient
jusqu’a ce que leur fils soit enseveli, dans un cercueil qui s’avére étre
le plus simple tombeau du roman puisqu’il est dépourvu d’or, d’argent
ou de pierreries. Les riches ornements sont réservés aux adultes, aux
guerriers, aux nobles, non aux enfants, méme de haute naissance. Dans
Thebes, le micro-récit de la naissance du cheval hybride de Capanée
présente aussi au lecteur un discours sur la parentalité et la condition
humaine. En revanche, cette fois, la figure maternelle (la jument) se
sacrifit pour sauver sa progéniture, renversant la situation initiale du
sacrifice de I’enfant exigé par Laios pour se sauver lui-méme, et
redouble le théme de la faute envers 1’enfant*.

La mort de lenfant, un motif christianisé ?

Les deux neveux de Ménécée, qui s’entretuent, préfigurent la mort
des fils d’Edipe. Les enfants sont bien voués a mourir dans Thebes.
Ainsi la mort des fils entraine la mort de la terre puisque Thebes ne
représente finalement plus qu’un « pays gasté » et « la question que le
lecteur lui-méme doit résoudre est celle de la relation entre une
malheureuse filiation et la dévastation du pays* ». De plus, la violence
de la mort de I’enfant rappelle que, dans la religion chrétienne, le
sacrifice du Fils est voulu par le Pére. Les luttes intestines, les guerres
fratricides omniprésentes, et la tentative d’infanticide de Laios,
rappellent aussi le sacrifice d’Isaac. D’ailleurs la rime
« engendrera/ocirra » du début du roman (v. 40-41) donne le ton du

37 Payen Jean-Charles, « L’enfance occultée : note sur un probléme de typologie littéraire au
Moyen Age », dans L Enfant au Moyen Age..., op. cit., p. 177-200, p. 186 [En ligne] DOI :
https://doi.org/10.4000/books.pup.2712.

% 1bid., p. 187.

3 paterson Linda M., « L’enfant dans la littérature occitane avant 1230 », art. cit., p. 234.

“0 1bid.

“! Poirion Daniel, « Edyppus et ’énigme du roman médiéval », dans L ’Enfant au Moyen Age...,
op. cit., p. 292.

13


https://doi.org/10.4000/books.pup.2712

L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS

récit. La mort de ’enfant est donc a lire sur le plan religieux comme
I’expression de la faute originelle transmise, comme un rappel de la
condition humaine.

Dans | ’Enéas, la catabase du héros I’améne a faire face a une horde
d’enfants. Ces derniers sont les premiers spectres qui accueillent Enéas
de I’autre coté du Styx :

Premieremant i ont trové

Les conpaignies des anfanz,

Des petitez, des alaitanz,

Cals qu’as meres tolirent mors.

Braient et crient, plorent fort ;

Illuec avoit noise molt grant

Del duel que moinent li enfant (v. 2604-2610).

Les enfants sont les premiéres ames présentées au lecteur, comme
si les enfers étaient organisés selon une hiérarchie de 1’age. Les enfants
morts en bas age pourraient étre ceux qui sont morts sans baptéme, et
dont I’ame, selon la religion chrétienne, est vouée a 1’errance. Ces
enfants ne se trouvent pas dans les champs élyséens, équivalent paien
du Paradis, ce qui interroge leur innocence. Ils véhiculent une vision
particuliére de la vie au Moyen Age prenant en compte celle de I’enfant
qui n’a pas grandi, qui n’a rien accompli mais qui n’est pas
obligatoirement un innocent. Au contraire, ce dernier pourrait méme
apparaitre comme un intermédiaire porteur du péché originel qui
n’aurait pas eu le temps de s’en laver. Cette théorie de I’ame enfantine
rejoint alors la pensée augustinienne, redécouverte et prisée au
Xli¢siecle, selon laquelle ’enfant d’un seul jour n’est jamais une ame
innocente mais une ame chargée du péché originel*?. Saint Augustin
écrit en effet a propos de la « prétendue innocence des enfants » qu’il
«n’y en a point en eux » et legue au Moyen Age une image
« profondément pessimiste et négative » de I’enfant, « considéré
comme un petit étre malade, atteint d’une maladie causée par un péché
qu’il n’a pas commis lui-méme, mais qui lui vaut d’étre baptisé*® ».
Selon Vincent Le Grand, I’enfant des Ecritures est un symbole, et non
un étre a part entiére, ce qui explique sa place ambigué au sein de la

“2 Faaborg Jens N., Les enfants dans la littérature francaise du Moyen Age, op. cit., p. 177.

43 e Grand Vincent, « La naissance de I’enfant dans I’histoire des idées politiques », Cahiers
de la recherche sur les droits fondamentaux, n°5, 2006, p.11-22 [En ligne] DOI :
https://doi.org/10.4000/crdf.7117.

14


https://doi.org/10.4000/crdf.7117

L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS

société médiévale*. L’innocence de ’enfant dans Thébes aurait donc
une valeur plus symbolique qu’historique, tandis que I’Enéas s’empare
de la question de la place de I’enfant, débattue dans la société
médiévale®. Aprés la traversée des enfants défunts, Enéas apprend que
Minos interroge les morts sur leur vie afin de les répartir soit dans les
Champs Elysées, soit en Enfer, selon leur vie passée et leur moralité.
L’auteur médiéval modifie alors I’Enéide, dans laquelle ces enfants
occupent la place que Minos leur a assignée, grace a tout un tribunal
infernal, a c6té de ceux qui ont péri en étant victimes d’accusations
infondées. Si dans le texte latin les &mes des enfants sont explicitement
situées du coté de I’innocence, sous prétexte qu’elles « n’ont pas eu
leur part de douceur dans la vie*® », leur place est plus ambigué dans le
roman médiéval car elles préceédent 1’endroit ou le dieu infernal
effectue les répartitions des ames, dans une sorte d’entre-deux, de hors-
temps, échappant méme au temps des morts. Elles se trouvent dans un
espace indéfini. La place des enfants mort-nés et en bas age est donc
une préoccupation médiévale qui transparait jusque dans la fiction. Le
roman souléve la question suivante : ou vont les &mes des enfants
morts ? Sans prétendre y répondre, le texte s’empare de cette
interrogation en essayant de dédier un espace, aussi vague et imprécis
soit-il, a ces petits &tres humains ; espace qui pourrait correspondre au
« limbe pour enfants » dans lequel ces derniers sont « a jamais privés
de la vision béatifique [...], mais échappent aux peines infernales*’ »
et qui apparait dans la croyance médiévale dans la deuxiéme moitié du
xliesiecle®®. Cela prouve que le statut de I’enfant, mort ou vif, est pris
en compte et non laissé de cbté par le clerc anonyme. En outre, opposée
a ces figures pathétiques s’¢léve celle d’ Ascagne.

4 1bid. La fonction littéraire du petit enfant est analysée par Claire Donnat-Aracil au sein de la
deuxieme et troisieme Vie des Peres, au Xi¢siécle. La chercheuse met en avant les
représentations ambivalentes du petit enfant dans la pensée chrétienne et conclut qu’il peut étre
I’image du chrétien en général. Donnat-Aracil Claire, « Images et fonctions de la petite enfance
dans quelques contes de la Vie des Peres (X11i¢siécle) », art. cit.

4 Le Grand Vincent, « La naissance de ’enfant dans 1’histoire des idées politiques », art. cit.,
p. 11-22.

* Virgile, Enéide, Laigneau-Fontaine Sylvie (éd.), Lefaure Maurice (trad.) Paris, Livre de
Poche, « Classiques », 2004, p. 252.

47 Alexandre-Bidon Daniéle et Lett Didier, Les enfants au Moyen Age ; ve-xve siécles, Paris,
Hachette, « La vie quotidienne », 1997, p. 54.

48 Sur la création de « limbes » pour enfants, voir le chapitre IV intitulé « Les enfants morts
sans baptéme », p. 83-102 de Lett Didier, Enfants au Moyen Age..., op. cit.

15



L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS

Ascagne et le blanc cerf

Le fils d’Enéas et Créuse est a I’origine d’un événement crucial
dans la narration : le meurtre du blanc cerf domestiqué par Silvia, ce
qui déclenche la guerre contre les Troyens, et constitue pour Turnus le
parfait prétexte pour engager les hostilités. Le meurtre de I’animal par
I’adolescent qui se positionne alors en prédateur pour la premiére fois
au sein du roman, marque un moment de bascule du personnage dans
le monde adulte. La chasse au cerf précéde ici les chasses initiatiques
des lais médiévaux. L enfant est alors le trait d’union entre le monde
merveilleux et protégé de I’enfance et celui, adulte, de la chevalerie et
de la guerre. L’adolescent vient perturber le déroulement des
évenements puisque la mort du cerf, résultant d’une erreur de jugement
d’Ascagne, aura pour conséquence celle de plus de mille hommes,
d’autant de blessés et de prisonniers. Le motif de I’animal associé a la
mort est inversé par rapport a Thebes: Ascagne tue le cerf alors
qu’Archémore est tué par le serpent. De plus dans I’Enéas le meurtre
de la béte incombe en partie au pére, qui autorise son fils a chasser seul.
L’erreur d’Ascagne est semblable a une bétise enfantine, comme le
dénote le terme de « vallez » (v. 3479), suggérant que le jugement de
ce dernier n’est pas encore tout a fait celui d’un adulte responsable.
Ainsi la faute du fils tient-elle en partie a une autorité paternelle
défaillante ; c’est pourquoi il s’agit a présent de s’intéresser aux liens
qui relient les enfants a leurs parents ou qui les désunissent dans nos
romans.

LES DIGNES ENFANTS DE LEURS PARENTS ?

Dans I’Enéas, ’autorité paternelle est affirmée, bien qu’elle ne soit
pas infaillible. En revanche dans Thebes, les enfants semblent perpétrer
les fautes de leurs parents et anéantir leur autorité.

Enfants et autorité parentale

Le théme du conflit interfamilial constitue le noyau narratif du
roman de Thébes. Les relations pére/fils comme les relations
fraternelles sont mises en échec, s’achévent dans le meurtre, qu’il
s’agisse de fratricide (Etéocle/Polynice, Tydée et son frére, les neveux
de Ménécée) ou d’infanticide (Isiphile, Laios). La tentative
d’infanticide de Laios est d’ailleurs réitérée par la malédiction
qu’Edipe lance sur ses fils, comme si I’enfant, pour succéder a son
pére, devait a son tour faire preuve de violence. « Les luttes fratricides

16



L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS

sont rapprochées du parricide®® » puisqu’elles sont les causes directes
de la faute paternelle, et proviennent d’une naissance donnée « a tort »
(v. 25), contre-nature (v. 26-30). Or, cette faute se répéte : (Edipe tue
son pére, et ses propres enfants foulent aux pieds les yeux que ce
dernier s’arrache, accomplissant ainsi symboliquement le projet
d’infanticide de Laios avec mépris : Thebes « établit un lien entre deux
malédictions paternelles, tendant a sacrifier ’enfant, ou a le punir® »
et:

Le parricide lui-méme se répéte symboliquement|...]
Mais dans le premier cas [celui d’Edipe] ¢’est un accident
qui, ironiquement, inflige au pére le sort qu’il avait
préparé pour son fils, tandis que dans le second cas
[Etéocle et Polynice piétinant les yeux de leur pére,] c’est
la manifestation d’une méchanceté qui s’acharne sur le
malheur du pére. Finalement les enfants d’Edipe
accomplissent le crime prémédité par leur aieul a 1’égard
de son fils : leur geste symboliquement parricide rejoint,
dans sa cruauté, le premier projet d’infanticide®.

Ainsi le roman semble-t-il se conformer a la théorie scientifique
médiévale que développe Guillaume de Conches, selon laguelle « la
semence paternelle a le pouvoir de transmettre a son fils ses propres
infirmités » et ses défauts, physiques et moraux®. Le roman, s’il
emprunte aux encyclopédies dans une démarche de (re)création
littéraire, lors d’épisodes qui ont suscité les travaux de nombreux
critiques, semble aussi partager avec les écrits scientifiques et
médicaux une accointance concernant la théorie de la transmission du
péché par la chair. La figure de I’enfant semble donc dépendante de
cette vision médicale influencée par la religion chrétienne, et se
construit tout entiére autour d’elle. Piétiner les yeux du pére se donne
comme un acte de réponse biologique au péché parental, d’autant plus
si I’on prend en compte le fait que « 1’enfance est caractérisée par un
aveuglement temporaire, et la conséquence la plus directe c’est que

“ Poirion Daniel, « Edyppus et ’énigme du roman médiéval », dans L ’Enfant au Moyen Age...,
op. cit., p. 292.

% 1bid., p. 289.

5 Ibid.

52 Thomasset Claude, « Quelques principes de I’embryologie médiévale (de Salerne  la fin du
Xiesiécle) », dans L’Enfant au Moyen Age..., op. cit., p. 107-121, p. 110 [En ligne] DOI :
https://doi.org/10.4000/books.pup.2705.

17


https://doi.org/10.4000/books.pup.2705

L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS

I’enfant ne tolére plus le poids de I’autorité paternelle® ». Fouler aux
pieds les yeux revient donc a s’affranchir de cette autorité, a en
repousser la faute. Cela exprime une sorte de vengeance correspondant
a une volonté divine dans le texte, qui s’exerce par le biais d’une
réaction puérile : le piétinement revient symboliquement a refuser de
« VOIr ». Mais ce geste brutal témoigne aussi paradoxalement d’une
prise de conscience, d’un dévoilement de la terrible vérité (I’inceste),
qui arrache les personnages a leur enfance, et les propulse dans le
monde adulte, caractérisé par la violence. Le motif de la parenté, et des
liens familiaux, est donc bien une « caractéristique des romans
antiques® ».

Ce dernier motif transparait encore a travers celui de la séparation
d’avec la mére, qui se donne comme une figure protectrice absente ou
en échec, et qui problématise la question des rapports que 1’enfant
entretient avec son foyer. Ces séparations sont mises en scéne lors de
planctus pathétiques, comme celui de Jocaste au moment ol son enfant
lui est retiré pour étre tué. Les phrases interrogatives et 1’anaphore
« Petit enfanz » (v. 64, 68) accentuent le pathos de la déploration.
Jocaste avoue ensuite son péché, son impuissance a défendre son fils
face a la décision toute-puissante du pére, témoignant alors de la
prédominance de 1’autorité paternelle sur 1’autorité maternelle dans la
société mediévale :

Blamez serron tout de ta mort,

Tis pieres ad dreit, et je a tort.

11 t’ad oscire comandé,

Cherisme filz, estre mon gré (v. 73-76).

La rime « mort/tort » renforce D’intensité de la double faute,
paternelle et maternelle. L’enfant est pergu comme un individu par sa
mere qui caractérise 1’infanticide d’« omicide » (v. 61), mais pour
Laios, il est une simple menace qu’il suffit d’éliminer pour maintenir
sa position de force. D’ailleurs, le roi n’exprime aucun regret. La rime
« s’endort/mort » (v. 99-100) qui rappelle qu’Hypnos, dieu du
sommeil, est frere de Thanatos, dieu de la mort, renforce le lien entre
la figure maternelle et ’enfant : la mére, qui s’endort alors épuisée de

%3 Vitale-Brovarone Alessandro, « Le modéle du développement psychologique de 1’enfant
chez Fulgence le Mythographe », dans ibid., p.161-176, p.169 [En ligne] DOI :
https://doi.org/10.4000/books.pup.2710.

54 Kelly Douglas, « Guerre et parenté dans le Roman de Troie », dans Baumgartner Emmanuéle
et Harf-Lancner Laurence (dir.), Entre fiction et histoire : Troie et Rome au Moyen Age, Paris,
Presses de la Sorbonne Nouvelle, 1997, p. 53-72, p. 53.

18


https://doi.org/10.4000/books.pup.2710

L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS

chagrin, meurt symboliquement lorsqu’elle échoue a protéger son
enfant. Ainsi «1’apparition ou la disparition de 1’enfant est
généralement calculée pour amener une réaction affective intense [...]
elle-méme génératrice de rebondissements dramatiques® ». Jocaste
cristallise la plupart des types de relations mere-enfant. Ainsi, si
Etéocle répond plein de fureur a ses sujets, a Othon, il n’ose contrarier
I’autorité maternelle malgré son ressentiment lors du procés de Daire :
« 1i reis s’enbronche et esprent d’ire ; /a sa miere ne volt rien dire »
(v. 3907-3908). De plus, I’inceste de Jocaste semble évincé assez
rapidement dans le roman, contrairement a celui d’Edipe : aussi
impuissante soit-elle, elle semble donc en partie réhabilitée,
contrairement au pere, qui est remplacé. Les meres éplorées pourraient
donc témoigner des préoccupations et de 1’attachement que 1’enfant
suscite a partir du Xx1¢siéecle. En outre, si Thebes se donne comme le
reflet « d’un conflit de génération doublé d’un conflit social® », c’est
aussi parce que sa période de composition est marquée par la tentative
de coup d’Etat des fréres de Louis VII, roi de France, ainsi que par les
conflits intergénérationnels opposant Henri Il a ses trois fils. Avant de
devenir une figure littéraire, le fils déshérité est une figure aux racines
historiques qui a pu influencer 1’auteur anonyme. En éliminant le pére,
I’obstacle au pouvoir, les fils résolvent les conflits internes d’un
systeme « ou s’affrontent, au niveau familial et au niveau politique, les
forces en place, sclérosées, et les forces virtuelles, dynamiques®’ ».

Dans I’Enéas, ’expression du désespoir est particuliérement
développée par les deux parents de Pallas : le roi arrache sa barbe et
ses cheveux avant de frapper sa téte en pleurs, et la reine lacére son
visage, sa poitrine, et s’évanouit plus de mille fois (v. 6177). Dans son
planctus sur le cadavre de son enfant, elle exprime son désir de le
suivre dans la mort et le compare a sa vie entiére quand elle déplore la
venue des Troyens : « Maudite soit lor sorvenue/Tote ma vie an ai
perdue ! » (v. 6233-6234). L ’enfant est donc un élément déclencheur
qui permet I’expression des sentiments, et justifie entiérement la
présence de certains personnages féminins comme celle de la mére de
Pallas. A la mort du fils, c’est tout le sentiment religieux qui est remis
en question et renié par cette derniére, qui s’engage a ne plus croire aux

% Plouzeau May, « Vingt regards sur 1’enfanconnet, ou fragments du corps puéril dans
I’ancienne littérature francaise », dans L Enfant au Moyen Age-..., op. cit., p. 201-218, p. 208 [En
ligne] DOI : https://doi.org/10.4000/books.pup.2713.

% Vadin Béatrix, « L’absence de représentation de I’enfant... », dans Exclus et systémes

d’exclusion dans la littérature et la civilisation médiévales, op. cit. p. 378.

57 Ibid., p. 379.

19


https://doi.org/10.4000/books.pup.2713

L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS

divinités (v. 6272-6274). Ainsi, si ’enfant permet une réflexion sur la
vie et la mort, il cristallise aussi les questionnements envers le
sentiment religieux. La mére de Pallas souléve une interrogation vis-a-
vis de I’existence méme d’un pouvoir divin et son propos méne a la
question suivante : comment concilier les injustices comme la mort
d’un enfant avec la croyance en une entité supérieure et toute-
puissante ? L’enfant apparait donc comme une figure autour de
laquelle s’érigent des réflexions religieuses mais aussi sociales, et
souléve la question de la justice divine, liée a I’amour dans ce roman.

L’enfant et ’amour

C’est par le biais d’Ascagne que Vénus rend Didon follement
amoureuse d’Enéas. Le clerc remplace d’ailleurs Cupidon, qui se
déguise dans I’Enéide pour insuffler son amour pour Enée & Didon
puisque, dans le roman, c’est en embrassant Ascagne que les
sentiments de celle-ci se manifestent. Dans le texte médiéval, I’enfant
est donc utilisé comme un substitut, un médiateur des actions divines,
donnant raison a Pierre Riché lorsqu’il écrit que « I’enfant, comme la
vierge, est considéré comme un intermédiaire entre I’homme et la
divinité® ». Cette substitution au dieu de I’amour de I’enfant inscrit le
roman dans une dimension courtoise puisqu’au Moyen Age, dans la
littérature courtoise, Cupidon est représenté sous les traits d’un enfant
rieur et innocent®. Le role de la mere de Lavine différe de celui de
Vénus et des autres meres : elle initie sa fille a la morale, a son devoir
et a ’amour, or, dans le récit la découverte du sentiment amoureux est
un élément qui fait basculer les jeunes gens dans I’4ge adulte. Le théme
de I’amour courtois constitue un élément de premiere importance pour
distinguer I’enfant du jeune adulte, aussi n’est-il pas surprenant que
celui-ci soit corrélé avec les premiéres actions de chevalerie des jeunes
hommes dans Thebes. C’est le cas d’Atys lorsque le narrateur nous
livre dans un discours indirect que si le personnage combat avec éclat,
c’est parce qu’il est désireux de plaire a Isméne dont il est épris : « Por
la pucele qui I’esguarde,/Joint oue deus Grés sus en I’angarde »
(v. 6563-6564). L’amour devient donc une motivation au combat, et
représente une épreuve supplémentaire a relever pour les adolescents
lorsqu’ils accédent au statut de héros de roman. Contrairement aux
garcons, les jeunes filles semblent relativement épargnées, d’une part

% Riché Pierre, Etre enfant au Moyen Age..., op. cit., p. 20.

%9 Buschinger Danielle, « L’enfant dans les romans de Tristan en France et en Allemagne »,
dans L’Enfant au Moyen Age..., op.cit, p.253-268, p.264 [En ligne] DOI:
https://doi.org/10.4000/books.pup.2717.

20


https://doi.org/10.4000/books.pup.2717

L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS

de la malédiction paternelle dans Thébes, d’autre part du courroux et
des manipulations des Dieux qui n’hésitent pas a utiliser les jeunes
hommes pour arriver & leurs fins dans I’Enéas. De plus, les jeunes filles
préservent les liens familiaux. Ainsi Lavine est-elle conseillée par sa
meére qui lui dévoile les causes et les effets de I’amour dans un discours
se rapprochant d’un mode d’emploi amoureux a visée éducative. Dans
le Roman de Theébes, Jocaste, Antigone et Isméne naviguent a leur
guise, comme lorsqu’elles tentent de restaurer la paix entre Etéocle et
Polynice. Toutes les trois se donnent comme un trait d’union entre les
camps opposés. Les filles seulement semblent pouvoir échapper a
I’héritage malheureux de leurs parents (encore que cela ne soit pas
entierement vrai dans le cas d’Isiphile) puisqu’elles sont les seules
survivantes de la premiere version du roman, exception faite du vieil
Adraste. Le cas d’Ismeéne qui entre dans les ordres a la mort d’Atys est
un cas particulier (v. 7060-7063), faisant écho au contexte historique
du xnesiécle ou de nombreuses jeunes filles se retiraient dans les
couvents. Pour Lavine dans 1’Enéas, le mariage représente le seul
moyen de sortir de I’enfance. La jeune femme digne d’étre épousée ou
lamére : ce sont donc la les principaux statuts octroyés au féminin dans
les romans, ce qui explique, au moins partiellement, 1’absence de fille-
enfant dans ces récits qui favorisent les représentations de jeunes
femmes.

Pour conclure, I’enfant, a 1’exception de I’enfant-fille, n’est pas
absent de ces premiers romans du XII¢ siécle, méme s’il peut paraitre
sous-représenté au sein d’ouvrages qui traitent pourtant des relations
familiales, et bien qu’il n’accéde pas encore au véritable statut de
personnage. Les deux ouvrages le représentent, et lui offrent une place
relativement importante, en particulier Thébes qui oriente méme sa
narration autour de lui et de la construction de son identité. La pluralité
du vocabulaire relatif a la jeunesse, comprenant I’age de 1’enfance et
I’adolescence, en témoigne. La figure des « jeunes » est interrogée,
notamment dans sa dimension sociale, mais souléve aussi des
questions eschatologiques et religieuses. L’Enéas s’empare du
probléme que constitue le statut de I’ame enfantine, et Thebes de celui
de la mortalité infantile au Moyen Age. La question de la mort de
I’enfant souléve de véritables interrogations socio-religieuses, et son
rapprochement avec I’animal interroge le statut de ’humanité de ce
dernier. C’est en fonction des relations inter-familiales qui s’articulent
autour de I’enfant que les différents personnages font leurs choix. Le
motif de la batardise qui tient un réle central dans la construction de
I’enfant, participe a la dimension romanesque et a I’hybridité littéraire
méme de ces romans situés au carrefour des « genres littéraires ».

21



L’ENFANT, L’ADOLESCENT : ENJEUX ET REPRESENTATIONS

L’enfant, qui condense toutes les questions relatives aux origines,
symbolise le projet littéraire des auteurs, a savoir fonder un genre
original, et devient la métaphore du genre littéraire romanesque, alors
en pleine construction.

22



