poétiques

Pole
éditorial
numérique

Pour citer cet article :

Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA, « Habiter dehors : sociopoétique du
campement de réfugié-e-s », Sociopoétiques [En ligne], 7 | 2022,

URL : http://revues-msh.uca.fr/sociopoetiques/index.php?id=1656

DOI : https://dx.doi.org/10.52497/sociopoetiques.1656

S

La revue Sociopoétiques est mise a disposition selon les termes de la Licence Creative Commons Attribution
4.0 International.

LUniversité Clermont Auvergne est Iéditeur de la revue en ligne Sociopoétiques .


Catherine%20MILKOVITCH-RIOUX%20et%20Nathalie%20VINCENT-MUNNIA%2C%20%C2%AB%20Habiter%20dehors%20:%20sociopo%C3%A9tique%20du%20campement%20de%20r%C3%A9fugi%C3%A9%28e%29s%20%C2%BB%2C%20Sociopo%C3%A9tiques%20%5BEn%20ligne%5D%2C%207%20%7C%202022%2C%20mis%20en%20ligne%20le%2007%20novembre%202022%2C%20consult%C3%A9%20le%2007%20novembre%202022.%20URL%20:%20http://revues-msh.uca.fr/sociopoetiques/index.php%3Fid%3D1656
https://dx.doi.org/10.52497/sociopoetiques.1656

poétiques

HABITER DEHORS : SOCIOPOETIQUE DU CAMPEMENT
DE REFUGIE-E-S

Living Outside: Sociopoetics of the Refugee Camp

Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA
CELIS, Université Clermont Auvergne

Résumé : Les lieux de séjour des personnes migrantes révélent aux sociétés contemporaines
Iexpérience la plus extréme du dénuement : celle d’'un « habiter dehors ». Le campement
de réfugié-e-s est un lieu d’étape singulier, dont rend compte la « littérature-refuge ». Cette
littérature collecte les voix des protagonistes de 'exil et de 'accueil et interroge ce que réfu-
gier signifie. Ses formes sont multiples : anthologies, collectifs, essais poétiques, discours,
fiction, théatre, performance, et s’approchent d’une littérature d’intervention. A partir d’'une
réflexion poétique, elle s’intéresse a différentes possibilités d’habiter le monde, d’habiter le
mouvement, a travers les ceuvres de nombreux écrivains et écrivaines contemporains : Arno
Bertina, Patrick Chamoiseau, Marie Cosnay, Bruno Doucey, Marielle Macé, Hala Mohammad,
Stephen Ngatcheu, Florence Pazzottu, Olivia Rosenthal, Jean-Pierre Siméon...

Mots-clés : Bertina (Arno), Chamoiseau (Patrick), Cosnay (Marie), Doucey
(Bruno), Dubois (Eric), Gaudé (Laurent), Lefranc (Alban), Lubomirski (Karl), Macé
(Marielle), Mohammad (Hala), Ngatcheu (Stephen), Pazzottu (Florence), Rosen-
thal (Olivia), Sanchez (Patricio), Siméon (Jean-Pierre), réfugiés, Réfugier, migrants,
accueil, hospitalité, campement, littérature-refuge, scéne d’intervention, sociopoétique,
recherche-création

Abstract: The places where migrants live reveal to contemporary societies the most extreme
experience of destitution: the feeling of “living outside”. The refugees’ encampment is a singular
place of stopover, addressed by the “refuge-literature”. This literature collects the voices of the
exile protagonists and questions what taking/seeking refuge means. Its forms are multiple:
anthologies, collectives, poetic essays, speeches, fiction, theater, performance. They get close
to intervention literature. Based on a poetic thinking, this literature is interested in different
possibilities of inhabiting the world, of inhabiting movement, through the works of many
contemporary writers: Arno Bertina, Patrick Chamoiseau, Marie Cosnay, Bruno Doucey,
Marielle Macé, Hala Mohammad, Stephen Ngatcheu, Florence Pazzottu, Olivia Rosenthal,
Jean-Pierre Siméon...

Keywords: Bertina (Arno), Chamoiseau (Patrick), Cosnay (Marie), Doucey (Bruno),
Dubois (Eric), Gaudé (Laurent), Lefranc (Alban), Lubomirski (Karl), Macé (Marielle),

Sociopoétiques [En ligne], 7 | 2022



2 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

Mohammad (Hala), Ngatcheu (Stephen), Pazzottu (Florence), Rosenthal (Olivia),
Sanchez (Patricio), Siméon (Jean-Pierre), Refugees, Refuge, Migrants, Welcoming,
Hospitality, Encampment, Refuge-literature, Intervention Scene, Sociopoetics, Crea-

tion-as-research
Malgré nos enclos, nos Babels, nos ravages, quelque part la parole
converge et nous relie. Andrée Chedid, Fraternité de la parole.

Figure 1 : Réfugier [Carnet d’un campement urbain]

Le topos, « lieu, endroit » en grec, désigne, comme on le sait, 'arsenal de thémes
rhétoriques dans lequel puisait l'orateur de la cité antique, et, par extension, les sujets,
situations, circonstances, motifs récurrents de la littérature. L’étape est, ne serait-ce que
par son étymologie et histoire de ses usages, I'un de ces lieux topiques : d’estaple, a
lorigine « place, entrepdt ol les marchands doivent apporter leurs marchandises pour
les mettre en vente » (en 546) puis estappe, « magasin de vivres destinés a 'armée »
dans Le Tiers Livre de Rabelais (1546), devenu « lieu ol1 s’arréte un voyageur avant de
reprendre sa route » dans Les Confessions de Rousseau (1768), a propos d’'une armée
chez Voltaire en 1768, enfin « distance parcourue entre deux étapes » chez Balzac en
18331, elle désigne dans son acception la plus concréte une « halte temporaire dans
un parcours donné? », 'interruption d’'un mouvement qui suspend une marche, un

1. Article « Etape », Etym. et Hist., Trésor de la Langue francaise informatisé (TLFi) [En ligne] URL :
http://atilf.atilf.fr/ (Consulté le 14 mars 2022).
2. Ibid.


http://atilf.atilf.fr/

3 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

voyage. L’étape fait partie de ces topoi littéraires qui renvoient a la fois a un espace
et une temporalité, fréquents dans des genres littéraires codifiés, comme le récit de
voyage, le roman d’apprentissage ou de formation, et propices a la scéne littéraire.
Ses acceptions impliquent souvent des considérations techniques et logistiques, en
lien avec les évolutions de la modernité. L’étape, comme la halte, dont I’acception
temporelle est plus caractérisée, fait signe vers le monde des transports, tout autant que
le domaine militaire, puisque toutes deux désignent la pause observée par une troupe
au cours d’'une marche. L’étape comporte le méme paradoxe que la halte, ce dernier
mot étant « formé d’un double sens singulier et presque contradictoire : troupe en
marche, c’est-a-dire mouvement ; station, c’est-a-dire repos>. » Par métonymie, I'étape
supporte un ensemble de topoi afférents par lesquels elle s’appréhende comme récit,
description, portrait, scéne ou dialogue : I'itinéraire, le parcours, la station ferroviaire,
les lieux de la halte, le campement, les différentes activités qui s’y tiennent, le repas,
le ravitaillement, le repos, le gite, 'hébergement et ses installations, les accidents, les
rencontres, les protagonistes du séjour... — toute une constellation de lieux com-
muns et de variations autour de ’habitat temporaire que viennent encore enrichir
les acceptions figurées ; un motif qui parvient a se couler dans les réinterprétations
des réalités les plus contemporaines.

L’une de ces configurations contemporaines de I'étape concerne les lieux de séjour
des personnes migrantes dans les villes européennes, en particulier sous les formes les
plus précaires de I« habiter ailleurs » qui devient souvent, dans I'expérience la plus
extréme du dénuement, un « habiter dehors ».

C’est sous ce titre paradoxal que nous proposons une approche sociopoétique
du campement de réfugié-e-s. Il s’agira tout d’abord de préciser ce paradoxe a partir
des spécificités de ce lieu d’étape et d’habitation trés particulier, ainsi que de ses
représentations dans ce que nous appelons une « littérature-refuge* » : une littérature
qui collecte des voix, les voix des protagonistes de I'exil ou du campement, de celles
et ceux qui pensent le refuge en tant qu’acteurs, d’'une maniére ou d’une autre ; une
littérature de 'accueil®. Une littérature qui non seulement met en scene les migrations,
les étapes qui sont celles des parcours des exilé-e-s, des réfugié-e-s, mais qui interroge
également ce que réfugier signifie, qui s’intéresse a différentes possibilités (ou impos-
sibilités) d’habiter le monde, et qui propose au fond diverses modalités de « refuge ».

3. Article « Halte », Ibid.

4. Voir Maria de los Angeles Herndndez Gémez, Catherine Milkovitch-Rioux, Nathalie Vincent-Munnia,
« Réfugier en littérature. Histoire(s) et mémoire(s) du temps présent », in Mémoire(s), valeurs et trans-
mission, Florence Faberon, Corinne Benestroff et Arnaud Paturet (dir.), Clermont-Ferrand, Université
Clermont Auvergne, coll. « Transmission, citoyenneté et engagement », novembre 2022 [d paraitre].

5. Voir Marfa de los Angeles Hernandez Gémez, Catherine Milkovitch-Rioux, Nathalie Vincent-Munnia,
Asile ! [Histoire(s) du campement Gergovia] [Vidéo]. Canal-U, 2021 [En ligne] URL : https://www.
canal-u.tv/85311. Et Maria de los Angeles Herndndez Gémez, « Entre attente et isolement : la demande
d’asile dans le roman graphique frangais contemporain », Cédille. Revista de estudios franceses, 2022 (a
paraitre).


https://www.canal-u.tv/85311
https://www.canal-u.tv/85311

4 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

Ces modalités diverses suscitent en particulier une réflexion d’ordre poétique.
La littérature-refuge se décline en poésie, chez Jean-Pierre Siméon, par exemple,
dans des anthologies comme Passagers d’exil (2017), avec Hala Mohammad, Patricio
Sanchez, Karl Lubomirski, Eric Dubois, Bruno Doucey... jusqu’aux essais poétiques
de Marielle Macé, Sidérer, considérer. Migrants en France, 2017 et Nos cabanes. Elle
suscite différentes formes de discours adressés, volontiers polémiques, voire agoniques,
dans Freéres numains — Discours aux classes intermédiaires (2016) de Florence Pazzottu.
Ainsi encore dans des « collectifs », comme Osons la fraternité | Les écrivains aux
cOtés des migrants (2018) coordonné par Patrick Chamoiseau et Michel Le Bris,
avec Laurent Gaudé, ou Réfugier [Carnets d’un campement urbain] (2021), dans
une perspective sociopoétique associant recherche et création. La littérature-refuge
s’écrit aussi en « dialogues » qui nouent dés lors poétique et sciences humaines et
sociales (Marie Cosnay et Mathieu Potte-Bonneville, Michel Agier et Hassan Yacine,
Barbara Métais-Chastanier...), sans oublier les fictions, parmi lesquelles Anima
Motrix d’ Arno Bertina, ni la scéne théatrale, avec, par exemple, Les lois de I’hospitalité
d’Olivia Rosenthal.

I s’agira également, & partir de cette « sociopoétique du campement de réfugié-es »,
de montrer que faire étape dans le campement, c’est non seulement « habiter dehors »,
mais également « habiter 'éphémeére », « habiter le mouvement ». Nous analyserons
différents types de croisements caractérisant la « littérature-refuge », entre les champs
disciplinaires — en particulier entre sociopoétique et recherche-création - qui la
définissent comme une « littérature d’intervention® ».

Habiter I’(in)habitable

Habiter le campement est habiter ailleurs : « La dualité de habiter et du déplacement »,
ainsi que le note Alain Montandon, « donne naissance a des formes hybrides, telles
I'habiter nomade ou I'habiter en dehors de la maison’. » Parmi ces formes hybrides,
le phénomeéne contemporain que I'anthropologue Michel Agier nomme I'« encam-
pement du monde?® » produit une forme extréme de I'habiter : I'« habiter dehors » du
campement de réfugié-e-s. Ce sont en effet « deux milliards de personnes, soit 30 % de

6.  Cf. Maria de los Angeles Herndndez Gémez, Catherine Milkovitch-Rioux, Nathalie Vincent-Munnia,
« Réfugier en littérature. Histoire(s) et mémoire(s) du temps présent », in Mémoire(s), valeurs et
transmission, op. cit.

7. Alain Montandon, « Wohnen und Unterwegssein. Interdisziplindre Perspectiven auf west-ostliche
Raumfigurationen, Mechthild Duppel-Takayama, Wakiko Kobayashi, Thomas Pekar (éd.), Bielefeld,
transcript Verlag, 2019 », Sociopoétiques, n°4, 2019 [En ligne], URL : http://revues-msh.uca.fr/socio-
poetiques/index.php?id=1086 (consulté le 9 décembre 2021). Les travaux réalisés par le CELIS au sein
du séminaire de sociopoétique sur « 'habiter ailleurs » ont en outre montré la diversité de « 'habiter ».

8. Michel Agier, Un monde de camps, Paris, La Découverte, 2014.


http://revues-msh.uca.fr/sociopoetiques/index.php?id=1086
http://revues-msh.uca.fr/sociopoetiques/index.php?id=1086

5 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

la population mondiale, qui habiteront bient6t en habitat informel, quel qu’il soit® ».
De la sorte, « au coeur des richesses urbaines, les précarités deviennent structurelles ' »,
résume I'écrivain Patrick Chamoiseau dans Fréres migrants.

C’est bien tout d’abord la précarité qui caractérise le campement, en opposition
a la sécurité et la stabilité qu'offre habituellement 'habitat. Historiquement, le cam-
pement a toujours été « un logement a minima », dans lequel il s’est agi de « s’abriter
et dormir “sur le champ” (a I'origine du terme “camp”) et aux deux sens du terme,
immeédiat et sommaire'’ ». Le campement contemporain, dans la lignée de son sens
étymologique, est moins un habitat qu’un simple refuge qui se trouve, un abri qui
s’aménage.

9.  Ivan Jablonka, « Les camps de réfugiés sont la pour rester. Entretien avec Cyrille Hanappe », La Vie
des idées, 30 septembre 2016 [En ligne] URL : https://laviedesidees.fr/Les-camps-de-refugies-sont-la-
pour-rester.html.

10. Patrick Chamoiseau, Fréres migrants, Paris, Seuil, 2017, p. 31.

11. Marc Bernardot, « Campements d’infortunés, figures, topiques, politiques », in Habiter le campement,
Fiona Meadows (dir.), Arles, Actes Sud/Cité de 'architecture et du patrimoine, 2016, p. 128.


https://laviedesidees.fr/Les-camps-de-refugies-sont-la-pour-rester.html
https://laviedesidees.fr/Les-camps-de-refugies-sont-la-pour-rester.html

6 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

Figure 2 : Campement Gergovia, Université Clermont Auvergne, 2017.

La tente est 'embléme de cette précarité, comme « demeure de I'étranger en
instance » dit Michel Agier : « la tente Quechua en particulier - elle nous fait signe
parce que C’est celle de la balade et du camping [...], devenue la tente de la frontiére
et du migrant'?. » La précarité tient a la vulnérabilité de I'installation, aménagée en
urgence et dans I'improvisation, ainsi qu'aux conditions météorologiques, aux risques

12.  Michel Agier, L’étranger qui vient. Repenser Uhospitalité, Paris, Seuil, 2018, p. 130.



7 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

sanitaires, a I'insécurité également. Les formes du refuge et de I'abri qui sont celles du
campement — comparables a celles du squat - inscrivent par conséquent I’habiter dans
la fragilité. Dans une certaine mesure seulement - car les conditions du campement
demeurent ici trés spécifiques —, la précarité du campement s’apparente a celle de la
halte en voyage, moment et lieu de transition, de transit : le lieu de I'étape n’est ordi-
nairement pas choisi ou pas forcément choisi, il est parfois imposé et peut étre « un lieu
de résidence forcé et contraint®® », a grande distance du topos de la retraite volontaire
et féconde. Evidemment, la précarité est plus grande encore dans le campement. Les
étapes imposées se réitérent a plusieurs moments de I'itinéraire des personnes exilées,
la survie prévaut pour certaines d’entre elles a toute autre considération. Vivre une
étape de ce déplacement ne consiste pas a renoncer provisoirement a un confort que
on sait retrouver ensuite, mais s’apparente souvent a un sacrifice sans retour.

Figure 3 : Campement Gergovia, Université Clermont Auvergne, 2017.

Une autre caractéristique essentielle du campement, antinomique de la fermeture
définissant Ihabitation humaine et de son lien avec la sphére privée, réside dans cet
« habiter dehors » : la recréation d’un intérieur en extérieur, le vécu d’une intimité

13. Cf. dans ce numéro, Alain Montandon, « Passagers en transit (Escales aéroportuaires) » [En ligne]
DOI : https://dx.doi.org/10.52497/sociopoetiques.1587.


https://dx.doi.org/10.52497/sociopoetiques.1587

8 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

exposée. Le coffret Réfugier [Carnets d’'un campement urbain]'* rend compte d’une
telle exposition, en témoignant de I'installation, en octobre 2017, d'un campement de
fortune par des familles et des jeunes migrants a « Gergovia », a la faculté des lettres de
l'université de Clermont-Ferrand. Les vitres de la bibliothéque universitaire donnaient
directement sur les tentes du campement. Un quotidien presque ordinaire se déroule
donc dans un habitat extraordinaire.

Figure 4 : Campement Gergovia, Université Clermont Auvergne, 2017.

Comme celui de la tente, le topos de la porte, récurrent dans la poésie-refuge, insiste
sur ce paradoxe de I'habiter dehors. Dans « La belle énigme » de Jean-Pierre Siméon,
traité sur le mode lyrique, avec le choix de la forme interrogative et des « pour »
anaphoriques, il renvoie a une symbolique d’ouverture :

Que faut-il
pour faire d’'un cri un chant
pour faire un mur
puis dans le mur la porte
qui le ridiculise

pour que d’un exil
on fasse patrie
comme d’un songe

14. Réfugier [Carnets d’un campement urbain], Evelyne Ducrot, Catherine Milkovitch-Rioux et Natha-
lie Vincent-Munnia (dir.), Saint-Avertin, La Boite a Bulles, 2021.



9 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

un arbre grandi'®

Chez Hala Mohammad, a l'inverse, la déclinaison des différents adverbes de
négation (« ne plus », « ne pas », « ne que », « ni », jusqu’a « non »), ainsi que la
répétition du pronom « personne », soulignent la précarité de ce dedans-dehors, de
cet habitat qui n’en est pas un et qui empéche le je de s’inscrire dans une temporalité
aussi bien que dans une sociabilité :

Je n’ouvrirai plus ma porte a personne
Je n’ai plus de porte
Cette tente blanche malmenée par le vent et le soleil
N’est pas mienne
Cette poussiére salée
N’est pas mon secret
A compter d’aujourd’hui je n’ouvrirai ma porte a personne
Je n’ai plus d’aujourd’hui
Ni d’aujourd’hui ni d’hier ni de demain
Et ce qui reste des mois, de leurs noms
N’est que rumeur
Personne ne frappera a ma porte
La tente n’a pas de porte
La tente n’a pas de clef
Et ce blanc n’est pas le matin
Ce matin blanc n’a pas de couleur
Non'S.

La clef revient chez Patricio Sanchez : opposée au symbolisme des portes fer-
mées, elle renvoie de nouveau, avec le singulier qui la caractérise, & une possibilité
d’ouverture. La « nouvelle porte » ainsi créée, alors singuliére elle aussi, releve de la
capacité individuelle - d’un tu - a 'ouverture, au « passage », a I'accueil de la lumiére :

Si toutes les portes se referment,
si toutes les portes sont fermées,
il faudra chercher
I'ceil de la serrure,
la clé,
entaille,
par ou
passe le soleil.

Mais s’il n’y a pas
15. Jean-Pierre Siméon, Sans frontiéres fixes, Devesset, Cheyne Editeur, 2001, p. 32.

16. Hala Mohammad, « Je n’ouvrirai plus ma porte a personne », in Passagers d’exil. Anthologie, Paris,
Editions Bruno Doucey, 2017, p. 26.



10 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

de soleil a la porte
de ton ceil,

ni entaille, ni
serrure, ni clé ;

Alors il faudra que dans ta téte
tu imagines une nouvelle porte,
de nouveaux passages

qui t'aideront

a concevoir une clé"’.

Liée au paradoxe de I'intimité exposée, la promiscuité s’exhibe dans les descriptions
littéraires du campement. Patrick Chamoiseau, mélant les symboliques de I'étape et
de la traversée, évoque ainsi « tout un lot d’origines [qui] se retrouvent brouillées
dans un radeau de baluchons et de valises'® ».

17. Patricio Sanchez, « La clé », in Passagers d’exil, op.cit., p. 79.

18. Patrick Chamoiseau, Fréres migrants, op. cit., p.13-14.



11 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

Figure 5 : Campement Gergovia, Université Clermont Auvergne, 2017.

Le campement comme étape d’un voyage contraint rejoint d’autres représentations
topiques de Iétape, en particulier dans les marges urbaines : il est également pour les
anthropologues ce « non-lieu" » ou ce « hors-lieu® » que commente I'architecte Fiona
Meadows : « La plupart de ces camps ne figurent sur aucune carte : non-lieux pour

19. Marc Augé, Non-lieux. Introduction a une anthropologie de la surmodernité, Paris, Seuil, coll. « La
librairie du xx1¢ siécle », 1992.

20. Michel Agier, « Chapitre V. Lieux, non-lieux, hors-lieux », in Anthropologie de la ville, Michel Agier
(dir.), Paris, PUF, 2015, p. 125-140. [En ligne] URL : https://www.cairn.info/anthropologie-de-la-ville-
-9782130634805-page-125.htm (consulté le 18 mars 2022).


https://www.cairn.info/anthropologie-de-la-ville--9782130634805-page-125.htm
https://www.cairn.info/anthropologie-de-la-ville--9782130634805-page-125.htm

12 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

des non-citoyens?... » La littérature-refuge souligne elle aussi la marginalité de ces
formes d’habitats, qui n’en sont pas, et plus encore la marginalisation des personnes
en quéte d’asile, invisibilisées, rendues anonymes. Le camp, selon Achille Mbembe,
est un « dispositif de mise a I'écart de gens considérés comme des intrus, sans titre et
par conséquent sans droits et, estime-t-on, sans dignité* » ; ses habitants et habitantes
y sont, selon Patrick Chamoiseau, « en marge de toutes les marges® ».

Le fait d’habiter dehors s’oppose non seulement a 'intériorité du logement, mais
aussi a la stabilité domestique, d’autant plus que I'étape est temporaire. Ceux que
Fiona Meadows nomme les « infortunés sans papiers » sont « en circulation, passant
d’un territoire, d’une frontiere a autre. Ils cherchent a s’installer temporairement
ou définitivement quelque part* ». Etre exilé-e en quéte de refuge, habiter I'étape du
campement, C’est étre nulle part, nulle part chez soi, étre susceptible de repartir a tout
moment, connaitre une vie de mouvement quasi permanent, un refuge extrémement
temporaire. Michel Agier désigne alors cet habitat comme parcours : « Quand on
passe quinze jours ici quinze jours ailleurs, c’est le parcours qui est le lieu ; [...]
I'expérience de la mobilité, c’est toujours I'expérience de la succession des lieux®. »
Et méme lorsque des mobilisations aboutissent a des relogements, comme a la faculté
des lettres « Gergovia », ce sont des solutions d’'urgence trés provisoires. Ainsi, la
disparition souhaitée du campement est aussi une fagon, évidemment beaucoup
moins souhaitable, de « rendre a I'inexistence ce qu’a priori I'on tient a distance du
monde? ». Tres vite de nouveaux déplacements auront lieu, de nouveaux refuges
seront a trouver et a réinventer, comme si, en définitive, I'étape déterminait I’étre-
au-monde des réfugié-es.

C’est bien alors dans cette tension entre le temporaire et le permanent que 'on
peut comprendre le sens de 'expression de Michel Agier : « habiter le mouvement?. »
Un mouvement qui empéche tout ancrage, génere I'impossibilité de « s’attacher »,
de créer des liens, d’appartenir, de contribuer — manquements souvent reprochés
aux exilé-e-s, dans une espéce d’ironie tragique ou cynique. Habituellement, en effet,
« habiter c’est investir un lieu, le charger de projets, de subjectivités [...], Cest se

21. Fiona Meadows, « Infortunés », in Habiter le campement, op. cit., p. 125.

22.  Achille Mbembe, « Le grand débarras », in Osons la fraternité ! Les écrivains aux cotés des migrants,
Patrick Chamoiseau et Michel Le Bris (dir.), Paris, Philippe Rey, 2018, p. 176.

23. Patrick Chamoiseau, Fréres migrants, op. cit., p. 14.

24. Fiona Meadows, « Infortunés », in Habiter le campement, op. cit., p. 125. Voir également Marc Bernardot,
« Campements d’infortunés, figures, topiques, politiques », ibid., p. 126.

25.  Michel Agier, « "Je me suis réfugié 131" », Le sujet dans la cité, vol. 2, n° 1, 2011, p. 90-99 [En ligne] DOI :
https://doi.org/10.3917/Isdlc.002.0090 (Consulté le 16 mars 2022). Marc Augé parle également de « lieu
anthropologique » (Non-lieux. Introduction a une anthropologie de la surmodernité, op. cit.).

26. Sébastien Thiéry, « Construire en contre-feu. Sur I'art diplomatique du PErou (Pole d’Exploration des
Ressources Urbaines) », in Habiter le campement, op. cit., p. 284.

27.  Michel Agier, « Introduction. Habiter le mouvement, I'exception nomade » in Habiter le campement,
op. cit., p. 16-29.


https://doi.org/10.3917/lsdlc.002.0090

13 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

sentir chez soi, c’est partager avec d’autres une histoire intime* ». D’ordinaire « la
maison est un lieu de rassemblement de soi et elle condense et exprime notre maniére
d’étre au monde et a autrui® ». Mais qu’advient-il de ces investissements affectifs et
subjectifs lorsque 'on « habite I'inhabitable® » ?

Habiter 'éphémeére entrave en outre toute projection concréte dans le futur
- alors méme que le passé a été abandonné et que le présent existe a peine. On s’inscrit
alors dans une temporalité trés spécifique, dont d’autres formes sont identifiables
dans le topos de I'étape®'. Le campement est non seulement un non-lieu, mais aussi
un non-temps, perceptible dans Témoigner [Chroniques du campement Gergovia] a
travers les motifs topiques du suspens et de I'attente :

Figure 6 : Campement Gergovia, Université Clermont Auvergne, 2017.

28. Guy Amsellem, « Habiter 'inhabitable ? », in Habiter le campement, op. cit., p. 8.

29. Alain Montandon, « Thierry Paquot, Demeure terrestre. Enquéte vagabonde sur habiter, Saint-Mandé,
éd. Terre urbaine, coll. « L’Esprit des villes », 2020 », Sociopoétiques, n° 5, 2020. [En ligne] URL: https://
revues-msh.uca.fr/sociopoetiques/index.php?id=1260 (Consulté le 14 mars 2022).

30. Guy Amsellem, « Habiter I'inhabitable ? », », in Habiter le campement, op. cit.

31. Voir en particulier dans ce numéro larticle de Philippe Antoine commentant en ces termes la « dialectique
de la vie nomade » observée par Nicolas Bouvier : « Il relevait ce faisant 'alternance des temporalités
selon laquelle s’organise le voyage : au bout d’un certain temps, I'étape cesse d’étre telle et devient
séjour. » [En ligne] DOI : https://dx.doi.org/10.52497/sociopoetiques.1631.


https://revues-msh.uca.fr/sociopoetiques/index.php?id=1260
https://revues-msh.uca.fr/sociopoetiques/index.php?id=1260
https://dx.doi.org/10.52497/sociopoetiques.1631

14 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

Les visages racontent des histoires.
Des sourires flottent
Une inquiétude diffuse.

Les enfants révisent dans le camp.
Les jours passent
Suspendus a l'attente.

Dans le poeme d’Hala Mohammad précédemment cité, 'absence de porte — de
la tente - affecte le temps : il n’y a « plus d’aujourd’hui/Ni d’aujourd’hui ni d’hier
ni de demain », ni de « mois » et le matin « n’a p[lus] de couleur®® ». De méme, « La
colonne » de Laurent Gaudé suggere la temporalité figée de I'errance. Les actions des
verbes a I'infinitif y sont annulées par les négations, et la modalité affirmative des
verbes au présent ne fait paradoxalement qu’insister sur '’échec de toute progression :

Nous nous retournons parfois,
Avec toutes nos tétes,
Sur la date lointaine de notre départ
Et nous le sentons :
Malgré tous nos efforts,
Marcher ne nous a menés nulle part,
Ni supplier,
Ni forcer notre courage.
Nous errons sur les routes,
Nous piétinons dans des camps?*.

Le poéme « Réfugiés » de Karl Lubomirski remet en cause la temporalité de la
traversée et de I’étape, pour aboutir, par I'ironie finale de la comparaison a la licorne,
a une négation méme de I'espoir. L’odyssée est inopérante :

Ils arrivent.
Ils arrivent de si loin,
ils arrivent a travers la mer assassine
et croient
en ’homme
en nous,
comme nous avons cru

32. [Collectif], Témoigner [Chroniques du campement Gergovia], in Réfugier [Carnets d’un campement
urbain], op. cit. Voir aussi la thése de Carolina Kobelinsky en ethnologie et anthropologie sociale :
Laccueil des demandeurs d’asile en France : une ethnographie de I'attente, Paris, Editions du Cygne,
2010, qui concerne le quotidien des demandeurs d’asile en CADA..

33. Hala Mohammad, « Je n’ouvrirai plus ma porte a personne », in Passagers d’exil, op. cit., p. 26.

34. Laurent Gaudé, « La colonne », in Osons la fraternité !, op. cit., p. 120.



15 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

alalicorne®.

Dans Anima Motrix d’Arno Bertina, roman en forme de road movie qui raconte
la fuite de Ljube Boskovski, un ancien ministre macédonien, « en route pour nulle
part », du nord au sud de I'Italie, ces temporalités pétrifiées confinent aux territoires
de la mort - issue a laquelle I'étape s’identifie confusément. Le fuyard croise I'itinéraire
tragique de clandestins, et la parole, polyphonique, devenue littéralement démente,
est déléguée a des voix en perdition, parmi lesquelles celle du « fou ». La perte de la
cohérence syntaxique est alors rendue par les heurts des différents pronoms et par la
fragmentation des phrases sur la page :

Et il enchaine en disant qu’il sait qu’il ne rentrera pas, il 'a su dés cet instant, que le
voyage serait plus long qu'imaginé, qu’il serait méme sans fin

Que refoulé par la police je recommencerais jusqu’a réussir ou bien mourir parce
que la mort en ayant vécu ce qu’il a vécu ne sera plus I'étape si grave car il est déja,
dans le désert du Tibesti, non pas mort a-t-il dit, mais passé de autre coté, celui
dont on ne revient pas, qui est la moitié de la mort car il en a vu tomber et ne s’est
pas arrété il est passé entre la mort et la mort

Cela plusieurs fois. Ne pas s’arréter*.

Explorer le campement

A Pissue d’un voyage sans retour, tous les paradoxes - jusqu’aux plus extrémes — du
campement, de '« habiter dehors », interrogent un rapport a I'espace, spécifiquement
aux espaces urbains et a leurs hotes. Les anthropologues, évoquant I« espace liminaire »
ou la « zone de marge », identifient ici « le moment ou le lieu d’'une déstabilisation
des identités collectives et individuelles® ». La précarité matérielle du campement et
de I'abri qu’évoque Eric Dubois dans son poéme « Je ne suis pas... » se double d’une
précarité, plus essentielle encore, sur le plan ontologique. L’invisibilisation de celui
« qu’[on] ne veu[t] pas voir » se mue en une véritable annihilation, que le poéme
scande de maniére litanique, a travers 'accumulation répétitive des négations du je
(« je ne suis pas », « je ne dors pas », « je ne sais plus »), et qu’il dénonce, notamment
par 'adresse au tu. A cette non-perception par autrui, le je oppose I'affirmation des
parties ou des spécificités de son corps :

Je ne suis pas une masse sombre
indécise
j’ai des yeux une bouche

35. Karl Lubomirski, « Réfugiés », in Passagers d’exil, op. cit., p. 74.
36. Arno Bertina, Anima motrix, Paris, Verticales, 2006, p. 363. C’est nous qui soulignons.
37. Fiona Meadows, « Habiter le monde autrement », in Habiter le campement, op. cit., p. 14.



16 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

des yeux pour voir que tu ne veux pas
me Voir
une bouche qui avale le silence

Je ne suis pas qu'une main tendue
je peux aussi serrer des mains
toucher des ceeurs

Je ne suis pas une masse sombre
indécise

je suis une présence

j’ai des rides

comme des cicatrices du passé
ma peau est tannée

par mes nombreuses marches

et tous les soleils que j’ai pu vivre

Je ne dors pas je veille

je me souviens toujours

de mes sommeils d’avant

toujours a regret

des lits tiédes et des maisons pleines

Je ne sais plus si je réve encore
car j’ai faim et soif
froid et chaud

Ma vie n’est pas un réve éveillé
mais une prison aux murs invisibles
que tu as construite pour moi

que tu construis

quand tu ne veux pas me voir*®

De la méme maniere, dans le film Amphi Z de Jordane Burnot®, 'un des jeunes
«habitants » du squat du méme nom, a Lyon-Villeurbanne, compare leur place dans
la ville a celle des pigeons, du fait précisément de la méme inexistence humaine au
regard des autres.

Mais par-dela I'invisibilité qui touche les étres dans I'étape du campement, I'« habi-
ter en mouvement » renvoie néanmoins, dans la littérature-refuge, a quelque chose
de fondamentalement humain : il y fait en effet écho aux racines de ’humanité et
a ses évolutions, & 'humanité méme donc. Pour T'historien Patrick Boucheron, « il

38. Eric Dubois, « Je ne suis pas... », in Passagers d’exil, op. cit., p. 84.

39. Jordane Burnot, Amphi Z. On vit ici, on reste ici !, France, 58’, Tillandsia Prod., 2021.



17 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

n’est qu’une seule espece humaine sur la Terre. Et cette espéce est migrante®® ».
Patrick Chamoiseau rappelle également dans Fréres migrants qu'« Homo sapiens est
aussi et surtout un Homo migrator » :

Pas une tribu, pas une nation, pas une culture ou civilisation qui n’ait en quelque
heure essaimé sous le désir ou la contrainte. Qui n’ait en quelque moment de ses
histoires vu une partie d’elle polliniser le monde. Ou qui n’ait accueilli ou n’ait été
forcée de recevoir ce qui provenait d’un bout quelconque du monde, puisant au
monde autant que se donnant au monde, s’érigeant en source en asile et refuge, ou
réclamant et asile et refuge.

Pas une*’.

De méme, pour Bruno Doucey :

Qu’importe les mots qui servent a les désigner : pour les poétes, les migrants sont
avant tout des hommes qui incarnent ’humaine condition. L'image de ’homme
seul, portant sa valise a travers le monde, se confond avec celle de 'humanité. La
réalité de 'exil, que les écrans de télévision rendent si dramatiquement actuelle, est
propre a toutes les époques et toutes les civilisations. L’histoire des exilés est vieille
comme le monde*.

Comme les personnes exilées, les hotes sont confrontés au bouleversement de
la rencontre. L’arrivée des exilé-e-s, leur facon de faire étape nous renvoient a notre
capacité, en tant qu’étres sociaux, a partager un espace ou, au contraire, a notre inca-
pacité a le faire. Elles posent la question de 'accueil que nos sociétés leur réservent,
celle de I'(in)hospitalité. Alain Montandon a largement rappelé le rapport fondamental
- méme si paradoxal - entre 'habiter et I'’hospitalité, ainsi qu’entre 'hospitalité et
I'hostilité*. Et, souligne Fiona Meadows, « habiter le campement c’est aussi habiter
Ialtérité, rencontrer I'hospitalité, ou plus souvent, se confronter a 'inhospitalité** » :
ce que dénonce aussi la littérature-refuge. Ces questions sont au cceur du travail des
architectes et urbanistes du Pole d’Exploration des Ressources Urbaines (PErOU) :
le manifeste de PEROU, tenant a la fois de la déclaration politique et du programme
artistique, évoque, dans une écriture trés travaillée, les « expulsés » et « réfugiés »
«logés dans I'insalubrité, le surpeuplement ou la solitude », pour montrer comment
ces situations mettent également en lumiére la perte des savoir-faire de 'accueil ou
de la solidarité dans nos sociétés ; le fait qu’ainsi « nos métropoles se dépeuplent de ce

40. Patrick Boucheron, Migrations, réfugiés, exil, Paris, Odile Jacob, 2017 [Quatriéme de couverture].
41. Patrick Chamoiseau, Fréres migrants, op. cit., p. 43-44.
42. Bruno Doucey, « Une tragédie vieille comme le monde », in Passagers d’exil, op. cit., 2017, p. 111.

43. En particulier dans Le livre de hospitalité. Accueil de I’étranger dans Uhistoire et les cultures, Paris,
Bayard, 2004. Voir également Alain Montandon, « Hospitalité : accueil de I'héte », Explorer [Carnet
de recherches], in Réfugier [Carnets d’un campement urbain], op. cit., p. 32-35, article qui renvoie aussi
au concept d’« hostipitalité » de Jacques Derrida (De I'hospitalité, Paris, Calmann-Lévy, 1997).

44. Fiona Meadows, « Habiter le monde autrement », in Habiter le campement, op. cit., p. 13.



18 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

qui fait d’une ville une ville* ». A I'inverse, et toujours du point de vue d’un habiter
pensé par ces spécialistes de I'urbanisme, il s’agirait de

faire entendre que C’est du coté de 'accueil que la raison réside, que c’est en construi-
sant que I'on ceuvre en politique, que 'hospitalité est une réponse a la crise, non
son aggravation, qu'une ville radieuse s’avére a quelques rares exceptions pres un
bidonville qui a réussi*.

De méme, la littérature-refuge expose nos maniéres d’habiter un monde dans
lequel désormais tout, et tous et toutes, circulent, mais selon des modalités bien
différentes ; cette littérature expose les facons qu’ont nos sociétés contemporaines
de concevoir nos lieux (ou non-lieux) du vivre-ensemble.

Le campement apparait par conséquent comme un laboratoire de 'habiter.
D’une part parce que, par-dela son caractére trés sommaire, il révele des formes de
créativité : il s’Taménage et s’organise en quelques jours, témoignant de I'inventivité
et de I'obstination humaines. L’anthropologue Alexandra Galitzine-Loumpet parle
méme « des stratégies contre la précarité et des arts de faire du campement » — qui
s’élaborent « au fil des expériences migratoires, des coprésences entre bénévoles,
militants et exilés* ». Et Guy Amsellem évoque « 'ambivalence du campement, [...]
son inventivité spatiale, [le] potentiel de renouvellement qu’il porte*® ».

45. Sébastien Thiéry, « Construire en contre-feu. Sur I'art diplomatique du PErRoU (Pdle d’Exploration des
Ressources Urbaines) », in Habiter le campement, op. cit., p. 285.
46. Ibid.

47. «La“jungle” de Calais : situation, sujets, objets », in Faire musée d’une histoire commune, Romain Ber-
trand et Patrick Boucheron (dir.), Paris, Seuil, 2019, p. 414.

48. Guy Amsellem, « Habiter 'inhabitable ? », in Habiter le campement, op. cit., p. 7.



19 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

Figure 7 : Campement Gergovia, Université Clermont Auvergne, 2017.

D’autre part, ce laboratoire de 'habiter entre en lutte contre la précarité inscrite
au coeur de nos sociétés et territoires, quasiment devenue un mode d’urbanisme, un
mode de « gouvernementalité » des migrations contemporaines selon Michel Agier.
Les sciences humaines insistent sur de nouveaux modes d’accueil a imaginer. Ainsile
campement, lieu d’habitat marginal et dissident, est-il aussi porteur « d’'une urbanité
en puissance® », il préfigure des « villes en train de se faire®® ». Dans la littérature-
refuge, 'autrice - essayiste et chercheuse — Marielle Macé invoque de méme la néces-
sité d’avoir « 'audace de penser que sur ces bords et ces « délaissés urbains », dans
I'encampement du présent, se joue aussi quelque chose de central pour nos villes,
pour nos propres modes d’habitation, pour nos propres formes de vie, pour le monde
urbain qui vient et qui pourrait venir autrement’! ».

Car dans le campement, se réinventent aussi des vies, des formes renouvelées de
socialisation et de rencontre. Des vies connectées, rassemblées dans un espace-temps
parfaitement borné. Des vies en attente, le temps d’une étape, mais qui sont aussi
des « revies » selon le beau terme de Marielle Macé*2. L’étape, I'escale, quel que soit
son mode d’exploration et d’appropriation - caléche, camping-car, tente, auberge,

49. Sébastien Thiéry, « Construire en contre-feu. Sur I'art diplomatique du PEROU », in Habiter le campement,
op. cit., p. 285.

50. Michel Agier, Campement urbain. Du refuge nait le ghetto, Paris, Payot, 2013, p. 9.

51. Marielle Macé, Sidérer, considérer. Migrants en France, 2017, Lagrasse, Verdier, 2017, p. 45-46.

52. Marielle Macé, Nos cabanes, Lagrasse, Verdier, 2019.



20 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

refuge en montagne... — engage a une certaine appropriation du lieu, par-dela la
simple utilisation de I'espace ; souvent une tentative succincte de recréer un chez-soi,
provisoire, éphémeére, mais minimal tout de méme : aménagement du véhicule en
logis, installation de ses affaires dans la chambre d’auberge ou le refuge, dans la cabine
d’un bateau, dans un espace de confinement, etc. Encore le mode d’aménagement
est-il limité dans le campement a I'espace réduit et précaire de la tente. L’intimité y est
bien davantage exposée, les espaces ordinairement privés sont collectifs, la réitération
imposée des étapes allege nécessairement I'équipement susceptible d’étre emporté
avec soi. Et pour Marielle Macé, le campement de réfugié-e-s appartient au monde des
cabanes, au plus preés des « tdles des bidonvilles », des « baches » et des « baraques de
Calais ». Mais par-dela la survie & organiser dans ces « cabanes », il s’agit bien selon
elle de « cultiv[er] ce qui, dans le désastre, ne reléve pas du désastre, afin de préserver
quelque chose d’'un amour de la vie* ».

£" .

Figure 8 : Campement Gergovia, Université Clermont Auvergne, 2017.

Cette humanité préservée envers et contre tout, d’étape en étape, nous renvoie
également a la notion de « considération » inscrite par I'autrice dans son titre Sidérer,
considérer. Ne pas ignorer les migrants et migrantes, ne pas laisser place a la seule
sidération face a la situation, mais au contraire la et les considérer — dans le double
sens du terme :

53. Ibid., p.s3.



21 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

Ces constructions archi-précaires qui font un séjour provisoire aux sans-abris ou aux
migrants, [...] on se demande : ces cabanes-la, qu’y a-t-il a y célébrer ? Se pencher sur
elles, en prendre soin, ce n’est en réalité pas dire qu’elles constituent un lieu vivable,
ou vouloir les pérenniser ; c’est poser qu’elles constituent un lieu vécu, un lieu de
vies. Et qu’il y a la aussi quelque chose a ménager™*.

Pour les écrivains et écrivaines, le campement, habitat-refuge, interroge bien la
possibilité d’une autre habitation du monde, la revendique méme : celle, encore, du
« tout-monde™ », d’'une « mondialité » qu’Edouard Glissant définit, par opposition
a la mondialisation, comme « un état de mise en présence des cultures, vécu dans le
respect du Divers* », et d’'une mondialité ouverte, selon Patrick Chamoiseau, « aux
poétiques d’un vivre sans conquéte et sans domination », « d’un habiter rendu aux
grands espaces communs® ». Car le campement est aussi selon Michel Agier «le lieu
d’un cosmopolitisme ordinaire, d'un exercice quotidien de la diversité du monde oli
se croisent les multiples langues, manieres de penser, de s’habiller, de prier®® ». Les
« Chroniques du campement Gergovia » collectées, écrites collectivement et illustrées
par le dessinateur Bruno Pilorget dans Témoigner, le premier carnet de Réfugier
[Carnets d’un campement urbain], rendent compte de cette « poétique du vivre » :

Dans le campement,
Il'y a un « Planning d’activités ».
« Cours de phonétique »
« Enseignement »
« Cours de frangais tous les jours a 17 heures ».

Assis, en cercle, les uns derriére les autres,
Sur des bancs,

Ou debout,

IIs partagent, discutent et échangent.

Ils donnent et regoivent™.

54. Ibid., p. 59.

55. Edouard Glissant, Tout-monde, Paris, Gallimard, 1995. Et Traité du tout-monde, Poétique IV, Paris,
Gallimard, 1997.

56. Loic Céry, « (Euvre > Glossaire > Mondialité », in Edouard Glissant - Une pensée archipélique, [En
ligne] URL : http://www.edouardglissant.fr/mondialite.html (Consulté le 15 mars 2022).

57. Patrick Chamoiseau, Fréres migrants, op. cit., p. 75.

58. Michel Agier, « Habiter le mouvement », in Habiter le campement, op. cit., p. 25.

59. [Collectif], Témoigner [Chroniques du campement Gergovia], in Réfugier [Carnets d’un campement
urbain], op. cit.


http://www.edouardglissant.fr/mondialite.html

22

Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

Figure 9 : Campement Gergovia, Université Clermont Auvergne, 2017.

Habiter, méme le campement, méme dehors, redevient donc bien aussi une fagon

d’étre au monde et aux autres, dans cette « mondialité » que Patrick Chamoiseau
identifie comme :

L’intuition d’'un monde que nous habitons et qui nous habite.

Un monde dont plus rien ni quiconque n’est le centre ni la périphérie, ni le maitre
ni 'esclave, ni le colon ni le colonisé, ni I'élu ni I'indigne, ou seul régne 'incertain
dans lequel nous tombons, et solitaires et solidaires, également désarmés, en sensible
extension et jouvence poétique.

La mondialité, cest surtout ce que la mondialisation économique n’a pas envisagé,
qui surgit et se produit sur la gamme d’un brasillement dans un vrac ténébreux. C’est
I'inattendu humain - poétiquement humain - qui leur résiste, les outrepasse, et qui
refuse de déserter le monde !

Dés lors, la mondialité, c’est cette part de notre imaginaire qui dans I'instinct
dénoue et ouvre a fond, qui dans l'instinct se relie a d’autres imaginaires, qui rallie
qui relaie et relate les sensibilités, la joie, la danse, la musique, I'amitié, la rencontre,
et qui surgit des magnétismes de ces rencontres multi-trans-culturelles, orchestrées
par le hasard, les accidents, la chance et les errances.

Cette indéfinissable mise en relation avec le tout-vivant du monde nous émeut,
nous affecte [...]. Nous offre d’éprouver de plus humaines intensités®.

Le tissage des liens qui caractérise cette mondialité est inscrit dans les relations

paronymiques entre les termes (« relie », « rallie », « relaie », « relate »), et 'univers
imaginaire, poétique, humain qu’il convoque est signifié sur un mode précisément
poétique : notamment par un usage métaphorique du langage (« la gamme d’un
brasillement dans un vrac ténébreux ») — alors méme qu’il s’agit d'un moment de

60. Patrick Chamoiseau, Fréres migrants, op. cit., p. 52-55.



23 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

définition théorique (« la mondialité, c’est ») et de dénonciation politique (de « la
mondialisation économique »). La mise en relation s’écrit dans les parallélismes arti-
culés par la conjonction « et » (« que nous habitons et qui nous habite », « et solitaires
et solidaires », « en sensible extension et jouvence poétique », « dénoue et ouvre a
fond ») et s’inscrit contre les rapports de domination soulignés par les oppositions
utilisant cette fois la conjonction « ni » (« n’est le centre ni la périphérie, ni le maitre
ni 'esclave, ni le colon ni le colonisé, ni I'élu ni I'indigne »).

A Topposé de cette mondialité qui permettrait une réelle habitation du monde,
émerge, au cceur de 'expérience sociale du campement — et de la littérature-refuge -,
une profonde interrogation sur les fonctionnements et les valeurs d’une société qui
n’accueille pas, ou de maniére sélective, voire qui pourchasse sans relache, selon
des modes de gestion des migrations qu’Achille Mbembe appelle les Politiques de
Pinimitié®. Aussi Pécriture de Florence Pazzottu prend-elle la forme d’une parole
poétique et rhétorique, en adressant un Discours aux classes intermédiaires — C'est le
sous-titre — dans le lancinant Fréres numains, caractérisé par « I'intensité de I'élan
verbal », ainsi que le dit Bernard Noél®. Elle y dénonce des volontés politiques qui
entravent et traquent ’humanité, politiques a la fois incarnées et dissoutes dans un
«¢a» dont le caractere indéfini souligne 'omniprésence diftuse, et dont 'omnipotence
est soulignée par la répétition de ce démonstratif péjoratif, renforcée par les italiques :

Regardez, regardons, ¢a traque, ¢a fout le camp, au sens propre, pas de fuite, sauf des
capitaux s’entend, des murs, des camps, ¢a fout des camps partout, ¢a les exporte
méme, les murs, les camps, ¢a traque, ¢a fait le tri, dans la numanité, ¢a sectionne,
ca sélectionne, ¢a creuse des zones, des trous de nulle part dans 'numain, des zones
sans droit, au nom de notre sécurité ¢a dit, de nos sacro-saintes valeurs [...], alors
¢a commence la chasse, la traque, car ¢a s’affole, ¢a dresse des murs, des barbelés
pour arréter le raz-de-marée, pour couper la route aux nombreux, aux pas-pareils,
aux barbares ¢a dit aussi et aussitOt ¢a barre-barre, remparts, tranchées, camps et
checkpoints [...], le rejet, le reflux, pour notre protection et notre confort ¢a dit, pour
notre sécurité, et méme a l'intérieur des murs®.

La profération poétique et polémique rend palpable le pouvoir de révélation
du campement qui, selon le sociologue Marc Bernardot, « donne a voir au moins
momentanément par sa matérialité la présence de la pauvreté et de la détresse entre

61. Achille Mbembe, Politiques de I'inimitié, Paris, La Découverte, 2016.

62. Emmanueéle Jawad, « Entretien croisé avec Bernard Noél, Florence Pazzottu, Julien Blaine, Jean-
Marie Gleize et Justin Delareux », 29 janvier 2017 [En ligne] URL : https://remue.net/entretien-croise-
1-2-avec-bernard-noel-florence-pazzottu-julien-blaine-jean (Consulté le 16 mars 2022).

63. Florence Pazzottu, Fréres numains — Discours aux classes intermédiaires, Marseille, Al Dante, 2016. Voir
également Florence Pazzottu, « Gergovia. Octobre 2017 », Explorer [Carnet de recherches], in Réfugier
[Carnets d’un campement urbain], op. cit., p. 12-15.


https://remue.net/entretien-croise-1-2-avec-bernard-noel-florence-pazzottu-julien-blaine-jean
https://remue.net/entretien-croise-1-2-avec-bernard-noel-florence-pazzottu-julien-blaine-jean

24 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

les ilots de richesse® ». Le campement, comme le poéme, pose « un droit a la ville en
acte, une résistance quotidienne, un creuset pour I'alchimie élémentaire de I'outrage
et del'espoir » ; il est défini comme un « Sisyphe politique », « fragmenté et collectif »,
une « irruption sans parole de la contestation des ordres injustes et inégalitaires® ».
Une contestation a laquelle Fréres numains donnerait précisément la parole : car il est
frappant de constater a quel point les « topiques » relevées en acte par le sociologue a
propos du campement et des politiques dont il est le symbole innervent le texte poé-
tique de Florence Pazzottu. Le campement, que le géographe Michel Lussault nomme
un « lieu événement », entre I'abri et la manifestation, un lieu « a partir duquel une
condition précaire et des revendications sont mises en récit et portées au visible® »,
donne lieu & une forme de discours poétique adressé, performé : une poétique en
dialogue avec la cité. Le campement et le poéme de Florence Pazzottu appartiennent
en cela a une méme famille d’action, relevant de ce que Michel Lussault appelle, a
propos du premier, « une sorte de “performatif spatial” » : « un acte qui tente en lui-
méme de médiatiser un diagnostic critique de la société, de proposer des solutions et
de ce fait ajoute ipso facto un état a la sphére politique et pousse la société a réagir®. »

Littérature-refuge et scéne d’intervention

Dans un tel contexte d’action sociale, la littérature-refuge présente des points de
convergence avec les devenirs de la littérature contemporaine tels qu’ils sont décrits
par Alexandre Gefen dans L’idée de littérature. De lart pour l'art aux écritures d’inter-
vention, mais aussi, sans doute, des spécificités propres et des formes singuliéres
de réappropriation.

En premier lieu, les questions du refuge et de 'accueil sont posées, par les écrivains
et écrivaines qui s’y intéressent, par la critique qui les observe, selon des méthodes
d’investigation qui croisent systématiquement celles des sciences humaines et sociales.
Le spectre de ces accointances est large : il se développe dans les champs de I'histoire, de
la géographie, de 'anthropologie, de la sociologie, des sciences politiques et juridiques,
de 'architecture, de 'urbanisme, de la communication, de 'analyse des discours, de
la psychologie, de la philosophie... avec une propension particuliere a effectuer des
terrains. La création s’appuie sur des archives, des expériences, des enquétes, des
témoignages, elle s’élabore a partir d’un travail en lien avec les discours sociaux : la
presse, les matériaux des mobilisations, les entretiens... En cela, la littérature-refuge

64. Marc Bernardot, « Campements d’infortunés, figures, topiques, politiques », in Habiter le campement,
op. cit., p. 131.

65. Ibid.

66. Michel Lussault, « Contestations sur place(s) », in Habiter le campement, op. cit., p. 251.

67. Ibid., p. 254.

68. Alexandre Gefen, L’idée de littérature. De 'art pour I'art aux écritures d’intervention, Paris, Editions
Corti, 2021.



25 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

correspond pour partie & une modélisation proposée par Laurent Demanze dans Un
nouvel dge de I'enquéte : celui de I'enquéte littéraire. Cette forme, avec ses processus
propres (qui passent par la création), n’est pas nouvelle, il s’agit d’une réappropria-
tion : Laurent Demanze débute son essai par la mention de la « saisissante formule »
d’Emile Zola, I'« 4ge de 'enquéte® ». Mais il note un « infléchissement » majeur des
« formes » et des « imaginaires » de 'enquéte dans la littérature contemporaine, qui
« donne a lire le cheminement d’une investigation » et vise a « saisir un réel opaque,
délaissé dans les lacunes de 'Histoire ou les territoires en marge” ». Il reléve deux
différences majeures : le cheminement méme est la matiere littéraire de 'enquéte — au
sens propre : les matériaux sont inclus — et 'intérét se porte sur ce qui reste inacces-
sible, sur ce qui est a la marge. Il n’y a pas d’appropriation donc, pas de saisie globale
par le récit ; a distance, pourrait-on ajouter en pensant aux refuges contemporains,
du grand récit que I'histoire positiviste pouvait encore construire a 'époque de Zola.
Laurent Demanze commente ainsi cette ouverture des champs d’investigation :

L’enquéte littéraire est & inscrire dans 'importance actuelle des écritures factuelles
- mémoires, narrations documentaires, témoignages -, et le dialogue renoué de la
littérature avec les savoirs. Etudier ces écritures de 'enquéte, C’est tenter de saisir
les enjeux contemporains d’une littérature qui s’invente a la lisiére des champs
disciplinaires”".

Laurent Demanze ne fait que trés ponctuellement référence au champ que nous
appelons la littérature-refuge : I’hospitalité y apparait dans une liste, subsumée par des
termes qui en perdent a la fois la spécificité et les enjeux : « la question des migrants,
le rappel des crimes coloniaux et des tensions sociales contemporaines visent a écarter
les dangers d’une identité congue comme une essence éternelle’. »

Dans cette « extension du domaine de la littérature” », nous relevons d’autres spé-
cificités propres a I'étape du campement, ’habitat éphémeére et précaire, la « cabane » :
tout d’abord, la nécessité de croisement d’une profusion de discours d’origines hétéro-
geénes, d’appropriations bigarrées par des champs du savoir, par les arts et la création,
si bien que chacun de ces champs ne peut pas ignorer les autres pour s’en saisir a son
tour. Explorer [Carnet de recherches], le second carnet de Réfugier, en est une illus-

69. Emile Zola, Le Roman expérimental, Paris, Charpentier, 1880, p. 293, cité par Laurent Demanze, Un
nouvel dge de I'enquéte. Portraits de I'écrivain contemporain en enquéteur, Paris, Editions Corti, 2019,

p. 11
70. Laurent Demanze, op. cit., p. 11.
71. Ibid., p.12.

72. Ibid., p. 213.

73.  Selon le titre du congrés international organisé en 2017 par la Self XX-XXI et de son numéro de revue :
Alexandre Gefen et Claude Perez, « Extension du domaine de la littérature », Elfe XX-XXI n°8, 2019
[En ligne], URL : http://journals.openedition.org/elfe/1701 ; DOI : https://doi.org/10.4000/elfe.1701
(Consulté le 16 mars 2022).


http://journals.openedition.org/elfe/1701
https://doi.org/10.4000/elfe.1701

26 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

tration : en proposant, du coté de la recherche, la saisie d’histoires connectées™, ou
les contributions des historiennes Natividad Planas et Camille Cordier-Montvenoux,
avec des focales dans le « creuset clermontois” ». Dans cette stratification sur le temps
long, les microhistoires se font écho, par exemple celles des réfugié-e-s de la caserne de
Gribeauval avec celles des réfugiés italiens’. Les géographes, architectes, urbanistes
établissent les nouvelles cartographies sensibles de ce que les territoires du refuge
précaire et leurs habitants et habitantes inventent”. Ces recherches sont connectées
avec des analyses de militants, comme Alain Chevarin’, et intégrées dans une histoire
des mobilisations. Toutes ces interactions permettent de repenser dans nos recherches
la place des « acteurs de terrain », de la société civile, comme le soulignent les textes
programmatiques du laboratoire Migrinter” et de 'Observatoire de la migration des
mineurs (omm), qui ceuvrent pour « une approche comparative et pluridisciplinaire
de la recherche en migrations en portant une attention particuliere aux questions
éthiques et a la production d’un savoir partagé entre les arénes académiques, les
institutions et la société civile » : il est aussi question alors des « acteurs de terrain »,
des « disciplines professionnelles® ».

Il faut ajouter a cette description la nécessité du passage de frontiére entre recherche
académique et création, devenues poreuses, par toutes les formes déja mentionnées :
le dessin, la photographie, le théétre, l'architecture, la littérature, en particulier la
poésie, treés présentes dans Réfugier [Carnets d’un campement urbain], a la fois dans
Témoigner et dans les contributions des écrivains et écrivaines a Explorer. La recherche
universitaire dialogue avec les poémes ou textes d’Arno Bertina, Marie Cosnay,
Dalie Farah, Youssif Haliem, Jacques Jouet, Alban Lefranc, Florence Pazzottu, Jean-
Pierre Siméon, Christiane Veschambre...

Cet autre passage de frontiere entre action, recherche et création nous semble
réalisé par une grande partie de la littérature-refuge. Il sopére dans le travail littéraire
de Marie Cosnay, écrivaine de toutes les expériences du refuge, devenue éditrice de la

74. Comme dans « Cabaner aux confins de la nouvelle France » de Frangoise Le Borgne, in Réfugier [Carnets
d’un campement urbain], op. cit., p. 36-39.

75. Jean-Philippe Luis, Karine Rance (dir.), Migrations. Le creuset clermontois (xx1°-xx1° siécle), Clermont-
Ferrand, Presses universitaires Blaise-Pascal, a paraitre en 2023.

76. Cf. Nicolas Violle, « Les Italiens dans La Montagne dans I'entre-deux-guerres », Explorer [Carnet de
recherches], p. 20-24, in Réfugier [Carnets d’un campement urbain], op. cit.

77.  Cf. Rafik Arfaoui, « Accueillir, Cest aussi se révolter. L'exemple de la résidence L’Elégante & Ambert »,
Explorer [Carnet de recherches], p. 58-61, in Réfugier [Carnets d’'un campement urbain], op. cit. Voir
également la participation de I'architecte Marie-Héléne Gay-Charpin et du collectif Itera de I'Ecole
nationale supérieure d’architecture de Clermont-Ferrand a la scénographie des « escales » de 'exposition
Asile ! Histoire(s) du campement Gergovia présentée a Clermont-Ferrand en octobre-novembre 2021
[En ligne] URL : https://www.canal-u.tv/chaines/clermontmsh/asile-histoires-du-campement-gergovia.

78. Alain Chevarin, « Clermont-Ferrand, vingt ans... des mots, des lieux, des images... ou I'histoire locale
d’une mobilisation », Explorer [Carnet de recherches], p. 26-27, in Réfugier [Carnets d’un campement
urbain], op. cit.

79. Migrations internationales, espaces et sociétés, CNRS, université de Poitiers.

80. Présentation, Migrinter [En ligne] URL : https://migrinter.cnrs.fr/ [Consulté le 16 mars 2022].


https://www.canal-u.tv/chaines/clermontmsh/asile-histoires-du-campement-gergovia
https://migrinter.cnrs.fr/

27 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

collection « Ces récits qui viennent® » et dont 'ceuvre manifeste toute la portée de ces
interactions complexes®. Marielle Macé, universitaire, essayiste, spécialiste reconnue
du genre de 'essai, historienne de la littérature et autrice, est également emblématique
de nombre de ces ouvertures du champ littéraire de I'investigation, avec en particulier
les deux essais littéraires qu’elle a consacrés aux Migrants en France, 2017 : Sidérer,
considérer et a Nos cabanes. Elle décrit dans Styles. Critique de nos formes de vie une
« stylistique de I'existence » qui méle précisément érudition et poésie, s’attachant a
saisir des « formes de vie » qui dévoilent des « maniéres d’étre ». Pour la « béte de
styles » — 'écrivaine -, « il s’agit de viser des gestes, des espoirs, des configurations,
des liens, des valeurs presque toujours conflictuels, et surtout de concevoir les sujets
eux-mémes (individuels mais aussi collectifs) comme les arénes de ces conflits® ».

Les styles constituent des « logis instables® », pour des poétes sensibles au « savoir
de ces seuils qui séparent le dedans du dehors », mus par « 'appétit de leur franchis-
sement® ». Il n’est pas anodin que toutes les métaphores que Marielle Macé emploie
pour désigner le lieu de I'écriture référent aux seuils, a I'instabilité du logis, a la
relation du dedans et du dehors qui préoccupent toute la question de I'hospitalité
des exilé-e-s. Cest cette méme Marielle Macé qui, on I'a vu, prend en considération
(littéralement : saisit ensemble) les « migrants en France », en 2017, cette « humanité
précarisée », en s’appuyant non seulement sur une « analyse nourrie de ses lectures® »,
mais encore sur « diverses expériences ». Elle se demande s’« il y a quelque chose
d’erratique, peut-étre de franchissement inconvenant, dans le rapprochement de
tous ces bords », si 'on peut « vraiment tout tenir cela ensemble® », comme si la
littérature se cherchait désormais dans cette tension vers 'hybride, 'hétérogene, le
composite. La littérature-refuge franchit des seuils : elle est, stylistiquement, le siege
d’expériences poreuses. Elle engage, en outre, d’évidentes modifications des formes
d’implication du je de 'autrice.

Dans ces analyses nourries de lectures et d’expériences figure I'inventaire des
cabanes, parmi lesquelles les refuges et les tentes — les étapes, donc, qui nous occupent —
appréhendés dans une dimension métaphorique, puisque dans le cas des campements,

81. Créée en 2020 chez Dacres éditions.

82. Cf. Marie Cosnay, « Nous ne sommes pas venus dans vos maisons » et « Fétiches au café », Explorer
[Carnet de recherches], p. 62-65 et p. 86-89, in Réfugier [Carnets d’'un campement urbain], op. cit.

83. Marielle Macé, Styles. Critique de nos formes de vie, Paris, Gallimard, coll. « NRF Essais », 2016, p. 20.
Et Héléne Crombet, « Marielle Macé, Styles. Critique de nos formes de vie », Questions de communica-
tion, n°32, 2017, p. 432-434 [En ligne] DOI : https://doi.org/10.4000/questionsdecommunication.11681
(Consulté le 16 mars 2022).

84. Marielle Macé, Ibid., p. 172.

85. Ibid., p. 267.

86. On retrouve parmi ces lectures les récits d’Arno Bertina et leur « vaste Suite des démunis », composés
par la « colére méconnaissable, coléere par amour et considération des vies » (Marielle Macé, Sidérer,
considérer, op. cit., p. 54).

87. Marielle Macé, ibid., p. 62-63.


https://doi.org/10.4000/questionsdecommunication.11681

28 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

la « cabane » est généralement urbaine et non sylvestre. Marielle Macé en exprime la
saisie multiple et vertigineuse dans une liste a la Perec, sur le mode « Illya »:

Il y a les abris et les lieux d’hébergement provisoire, élevés en urgence apres les
désastres, les guerres, les séismes, les déplacements. Que viennent rencontrer (dans un
surprenant transfert de savoir-faire et d'imaginaires, et c’est ce qu’il y a aujourd’hui,
dans ces questions, de plus troublant) les architectures actuellement les plus imagina-
tives, les pratiques de ménagement et de réemploi, ot1 'on construit moins qu'on ne
réhabite — dans la conviction que ce qu’il y a & habiter, c’est justement la complexité
des mondes et leur élargissement®.

Dans ces écritures d’'immersion, la littérature est a la fois « collecte et expé-
rience® » : Cest précisément par ces opérations qu’elle pense la question de I'accueil
avec ses propres voix.

Un ultime passage de frontiére de la littérature-refuge réside dans I'articulation du
singulier et du collectif, impliquant un changement radical du statut de 'auctorialité :
en effet, 'écriture n’est pas seulement polyphonique ou intermédiale, mais plutot une
expérience de réseau par laquelle on pourrait encore décrire le carnet Témoigner :
réseau entre les archives du campement®, ot sont déposés les premiers témoignages
et textes individuels collectés en 2017, les réécritures individuelles et collectives sous la
direction d’Alban Lefranc, avec la référence aux contraintes d’écriture de Testimony
de Charles Reznikoff, I'illustration par les photographies d’Isabelle Germanaud et
Christophe Guimard prises sur le vif ou comme témoignages des traces laissées par le
campement, les dessins de Bruno Pilorget travaillant, comme un illustrateur, a partir
des archives plutot visuelles, la création graphique de Mélie Guisiano®'. Témoigner
donnera lieu a Explorer, plusieurs documentaires, une exposition, Asile !, des instal-
lations par des architectes et des artistes®

Or, Laurent Demanze décrit a propos d’autres enquétes littéraires une « écriture
de réseau » non pas seulement « comme un amont du livre », mais comme une
poursuite « dans ses effets pratiques et ses réalisations concretes, par sa force efficace
a susciter un prolongement ou une réaction » : une « enquéte collective, tramée de
saisies plurielles®® ». Il mentionne 'exemple d’Olivia Rosenthal qui « multiplie les
collaborations artistiques et adaptations, dans une circulation des formes et des projets

88. Marielle Macé, Nos cabanes, op. cit., p. 57.

89. Laurent Demanze, op. cit., p. 128.

90. Déposées ala Maison des sciences de ’homme de Clermont-Ferrand disponible en ligne, URL : https://
archives-du-campement.nakala.fr/.

91. Cf. Catherine Milkovitch-Rioux et Nathalie Vincent-Munnia, « Réfugier, ou habiter ensemble I'éphémere.
Postface », Témoigner [Chroniques du campement Gergovia], in Réfugier [Carnets d’un campement
urbain], op. cit.

92. https://refugea.uca.fr/ (Consulté le 17 mars 2022).

93. Laurent Demanze, op. cit., p. 236.


https://archives-du-campement.nakala.fr/
https://archives-du-campement.nakala.fr/
https://refugea.uca.fr/

29 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

esthétiques® ». Or, Olivia Rosenthal a écrit en 2008 un dialogue, Les lois de I’hospi-
talité, a I'issue d’une résidence aux Subsistances a Lyon, « lieu vivant d’expériences
artistiques ». A partir d’entretiens réalisés avec une vingtaine de personnes dont la
langue maternelle n’est pas le frangais, le texte, mis en scéne par Marie Vialle en avril
2008, « reprend leurs histoires, les croise, les reconstruit et les invente® ».

Jai souvent travaillé avec d’autres artistes, que ce soit des chorégraphes, des musiciens
ou des metteurs en scéne de théitre. Je ne pense pas ces collaborations comme des
influences mais plutdt comme des mises en jeu, des rencontres, des dialogues ou des
confrontations. Chaque artiste, dans la rencontre avec un autre artiste [...] produit
des événements qu’il n’aurait pas pu produire tout seul puisque ces événements sont
justement le résultat de la confrontation, du jeu et de I'échange®.

Cette écriture en dialogue se retrouve trés fréquemment, et & plusieurs niveaux,
avec des déclinaisons nombreuses, dans la littérature-refuge : par exemple chez
Marie Cosnay et Mathieu Potte-Bonneville””, Hassan Yacine et Michel Agier®, ou
encore Barbara Métais-Chastanier®. Ces dispositifs dialogiques permettent de trouver
dans l'auctorialité elle-méme des espaces communs, des passerelles, de composer
une « communauté substitutive » quand précisément la communauté est défaite :
de recueillir une « parole sociale », susciter des « interactions », s’ouvrir sur d’autres
formes de vie'®.

Ainsi, la littérature-refuge aménage ce que nous avons appelé des « scénes d’inter-
vention'” ». Elle prend volontiers une forme rhétorique, au sens aristotélicien, méme
dans ses mises en ceuvre poétiques : polémique, agonique, avec une propension
a lactio (2 la faveur, en particulier, de mises en scéne, de performances, d’actions
poétiques...). Dans les textes, ces scénes se matérialisent par des formes a valeur
performative, par exemple dans la « Déclaration des poetes » de Patrick Chamoiseau.
Les poétes y établissent un Droit, qu’ils énoncent poétiquement et réalisent par son
énonciation méme, affirmant :

94. Ibid., p. 240.

95. Olivia Rosenthal, Les lois de I'hospitalité, Paris, Inventaire Invention, 2008, p. 7.

96. Olivia Rosenthal, in La littérature et les arts : paroles d’écrivains. Margherita Amatulli, Elisa Bricco,
Nancy Murzilli, Chiara Rolla (dir.), Publif@rum, n° 30, 2019. Citée par Laurent Demanze, op. cit., p. 241.

97. Marie Cosnay et Mathieu Potte-Bonneville, Voir venir. Ecrire I'hospitalité, Paris, Stock, 2019.

98. Dans « Poetes sans papier - Trois poémes de Hassan Yacine, présentés par Michel Agier », Tumultes,
vol. 2, n°s1, 2018, p. 125-135, ol se cOtoient les mots de I'anthropologue et les textes « La malédiction »,
« Quartier La Chapelle » et « Les menteurs » du poete exilé [En ligne] DOI : https://doi.org/10.3917/
tumu.051.0125.

99. Barbara Métais-Chastanier, Chroniques des invisibles. De l'exil a Avignon : récit d’une création, Paris,
Le passager clandestin, 2017.

100. Laurent Demanze, op. cit., p. 241.

101. Voir Marfa de los Angeles Herndndez Gémez, Catherine Milkovitch-Rioux, Nathalie Vincent-Mun-
nia, « Réfugier en littérature. Histoire(s) et mémoire(s) du temps présent », in Mémoire(s), valeurs et
transmission, op. cit.


https://doi.org/10.3917/tumu.051.0125
https://doi.org/10.3917/tumu.051.0125

30 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

qualler-venir et dévirer de par les rives du monde sont un Droit poétique, c’est-a-dire :
une décence qui s’éleve de tous les Droits connus visant a protéger le plus précieux
de nos humanités ; qu’aller-venir et dévirer sont un hommage offert a ceux vers qui
I'on va, a ceux chez qui 'on passe, et que c’est une célébration de I'histoire humaine
que d’honorer la terre entiére de ses élans et de ses réves. Chacun peut décider de
vivre cette célébration. Chacun peut se voir un jour acculé a la vivre ou bien a la
revivre. Et chacun, dans sa force d’agir, sa puissance d’exister, se doit d’en prendre
le plus grand soin'®

On pourrait également rappeler ici le point d’orgue de Sidérer, considérer s’ap-
puyant sur le texte rédigé par Sébastien Thiery apres la premiere destruction de la jungle
de Calais, et reposant sur la répétition solennelle et lancinante de « Considérant'®... ».
Ces scénes d’intervention nous semblent dés lors s’inscrire dans I'analyse d’'un « réar-
mement politique de la littérature contemporaine » affirmé par Alexandre Gefen'*,
en résonnance avec une littérature contemporaine « exposée », pour reprendre le titre
d’Olivia Rosenthal et Lionel Ruffel'® : non seulement sur la scéne, dans les musées,
mais encore sur les réseaux sociaux, dans la rue, les squats, les campements, dans des
centres d’accueil, sur des scénes improbables, mettant en question I’hégémonie du
livre. Selon les auteur-e-s, le développement de ces pratiques — performances, interven-
tions dans 'espace public - montre que la littérature, ainsi sortie de la « normativité
inhérente au monde de I'édition », est « ductile, mouvante, plastique et vivante!% ».
Ce champ littéraire « hors du livre » interroge la présence de la littérature dans la Cité
et en redéfinit les champs et les formes d’implication.

Enfin, la littérature-refuge ménage une place privilégiée aux collectifs, ainsi qu’a
des lieux singuliers d’édition. Cette littérature en collectifs se déploie souvent sur le
mode de linterpellation, ainsi qu’en témoignent les titres Osons la fraternité ! Les
écrivains aux cotés des migrants'”” ou Bienvenue ! 34 auteurs pour les réfugiés'®. Des
lieux singuliers d’édition voient le jour, reconfigurant tout particulierement dans ce
domaine non seulement les liens entre recherche et création, mais également entre
création et acteurs sociaux. Le plus remarquable d’entre eux est la collection « Ces
récits qui viennent », chez Dacres édition, en partenariat avec le laboratoire Migrinter
etl'omm :

102. Patrick Chamoiseau, « Déclaration des poétes », in Fréres migrants, op. cit., p. 132-133 et Osons la
fraternité !, op. cit., p. 304.

103. Marielle Macé, Sidérer, considérer, op. cit., p. 40-52.

104. Alexandre Gefen, L’idée de littérature. De 'art pour Uart aux écritures d’intervention, op. cit., p. 211.

105. Olivia Rosenthal et Lionel Ruffel, (dir.), La littérature exposée : Les écritures contemporaines hors du
livre, Littérature, n° 160, 2010 [En ligne] URL : https://www.cairn.info/revue-litterature-2010-4.htm

106. Olivia Rosenthal et Lionel Ruffel, « Introduction », Littérature, n°® 160, 2010, p. 3-13 [En ligne] DOI :
https://doi.org/10.3917/litt.160.0003 (Consulté le 18 mars 2022).

107. Patrick Chamoiseau et Michel Le Bris (dir.), Osons la fraternité ! Les écrivains aux cotés des migrants,
op. cit.

108. Bienvenue ! 34 auteurs pour les refugiés, Paris, Points, 2015.


https://www.cairn.info/revue-litterature-2010-4.htm
https://doi.org/10.3917/litt.160.0003

31 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

Les acteurs et actrices des migrations auront la parole. Il s’agira de prendre acte que ces
récits peuvent apporter quelque chose de nouveau a la littérature et que la littérature
peut apporter a ses auteurs une forme d’expression et de partage non conditionnée
par les multiples enjeux de la vie en exil '*°.
Une littérature connectée, donc, comme il existe une histoire connectée''’, partagée
avec ceux qui viennent, mais également, dans d’autres cas, en tant qu’elle utilise des
modes alternatifs d’édition, internet, les réseaux sociaux'!'. L’auctorialité est partagée,
voire investie par les réfugiés.

Le récit de Stephen Ngatcheu, né au Cameroun, est le premier publié dans la
collection « Ces récits qui viennent » en 2020 : Chez moi, ou presque... Il exprime la
préoccupation de I'habitat, la quéte du refuge, parfois en poémes, fixés sur les étapes
de la route, de la traversée :

Etranger hier, étranger aujourd’hui, étranger demain,
Migrant hier, migrant aujourd’hui, migrant demain.
Je suis le fils du vent, le fils des mers, le fils des océans.
Je traverse des frontiéres, des pays, I'infini.

[...]
Je n’ai que ma tente pour me protéger de tout le mal au milieu de cette forét.
Le vent souffle et les arbres balancent fort!'2.

Le récit montre continiiment la préoccupation de (se) réfugier, a la fois du point
de vue de celui qui a cherché refuge et du coté de celles et ceux qui accueillent, qui
donnent refuge (Secours catholique, service d’accueil d’urgence, éducateurs de rugby,
amis et famille symbolique). Ce faisant il dépasse précisément les disjonctions et
renvoie a des protagonistes qui élaborent, en commun, des maniéres de réfugier
ensemble. Il représente I'une des formes de la littérature-refuge telle que nous avons
pu la définir : comme celle qui interroge non seulement les possibilités d’habiter le
monde, mais encore la maniére dont la littérature réfugie spécifiquement, se constitue
en refuge dans sa matiere méme — en particulier par ces voix par lesquelles elle parle.
Stephen Ngatcheu s’incarne symboliquement dans le poéme qu’il écrit dans 'un des
fragments poétiques qui émaillent le récit, mais dont il délegue I'écriture, tout aussi
symboliquement, a celles et ceux qui 'ont accueilli. C’est sans doute 'un des sens de
son titre : Chez moi, ou presque...

109. Texte de présentation de la collection, en p. 3 de chaque publication.

110. L’histoire connectée est en particulier illustrée par Romain Bertrand dans L’histoire a parts égales.
Récits d’une rencontre, Orient-Occident (XvI*-XVII® siécle), Paris, Seuil, 2011. Elle s’intéresse notamment
aux « premiéres rencontres » entre le monde européen et les sociétés politiques extra-européennes et
s’attache a traiter « & part égales » les archives européennes et les sources de ces autres sociétés.

111. Voir par exemple le site d’autoédition de Youssif Haliem, écrivain d’origine soudanaise : https://haliem.
info/fr/ (Consulté le 17 mars 2022).

112. Stephen Ngatcheu, Chez moi ou presque, Paris, Dacres éditions, 2020, p. 14.


https://haliem.info/fr/
https://haliem.info/fr/

32 Catherine MILKOVITCH-RIOUX et Nathalie VINCENT-MUNNIA

Aujourd’hui, je suis le poéme que vous avez écrit et 'ouvrage que vous avez com-

mencé!,

C’est bien du c6té des mutations du champ littéraire contemporain que se situent
la littérature-refuge et ses scénes d’intervention : et ce n’est pas un hasard si les
mutations du statut de l'auteur ou de 'autrice (devenu pluriel), du positionnement du
récit (de celles et ceux qui viennent... donc un récit connecté), des lieux de 'écriture
(hors le livre) sont liées aux tentatives d’accueil de celles et ceux qui habitent dehors,
dans I'étape du campement. Philippe Vasset, I'un des arpenteurs obstinés du dehors,
tente de représenter des zones urbaines invisibles. Il montre que le mouvement de
la littérature ne conduit & aucun savoir fermé, mais ouvre plutot la puissance de ses
questionnements :

Ou est votre place ? Comment habiter ici ? Malgré la couverture satellite permanente
et le maillage des caméras, nous ne connaissons rien du monde'**.

113. Ibid., p. 57.
114. Philippe Vasset, Un livre blanc, Paris, Fayard, 2007, p. 123.



