
Hélène VIAL, « La migration de l’exilé, une métamorphose : L’ exemple de la relégation d’Ovide », 
Sociopoétiques [En ligne], 10 | 2025, 
URL : http://revues-msh.uca.fr/sociopoetiques/index.php?id=2499
DOI : https://dx.doi.org/10.52497/sociopoetiques.2499

Pour citer cet article : 

La  revue  Sociopoétiques est mise à disposition selon les termes de la Licence Creative Commons Attribution 
4.0 International. 

Les articles de la revue sont utilisables sous licences CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations, extraits 
d’œuvres) sont susceptibles d’être soumis à des autorisations d’usage spécifiques.

L’Université Clermont Auvergne est l’éditeur de la revue en ligne Sociopoétiques.

http://revues-msh.uca.fr/sociopoetiques/index.php?id=2498


Sociopoétiques [En ligne], 10 | 2025  

LA MIGRATION DE L’EXILÉ, UNE MÉTAMORPHOSE  : 
L’EXEMPLE DE LA RELÉGATION D’OVIDE

Hélène VIAL
CELIS, Université Clermont Auvergne

Résumé : L’exil d’Ovide à Tomes (8-17 apr. J.-C.) opère une métamorphose poétique et 
identitaire. Sa relegatio pour un carmen (L’Art d’aimer) et un error obscur devient matrice 
créatrice. Des Tristes aux Pontiques, il transforme la plainte en exploration littéraire de 
l’altérité, mêlant mythe et expérience marginale. Le Contre Ibis pousse cette logique jusqu’à 
l’invective, faisant de l’exil un combat poétique. Ovide y construit une nouvelle persona, 
interrogeant les rapports centre/périphérie. Son œuvre fonde une tradition de l’exil comme 
espace de réinvention, où la langue compense la perte territoriale. Cette posture préfigure les 
écritures migrantes contemporaines, montrant comment l’exclusion peut devenir ressource 
créative, transformant la dépossession en puissance littéraire.

Mots-clés : Ovide, exil, relegatio, métamorphose, poésie élégiaque, marginalité, 
tradition littéraire, identité
Abstract: Ovid’s exile in Tomis (8-17 CE) engenders a poetic and existential metamorphosis. 
His relegatio – prompted by a carmen (Ars Amatoria) and an ambiguous error – becomes a 
creative matrix. From the Tristia to the Epistulae ex Ponto, he transforms lamentation into 
a literary exploration of alterity, intertwining myth and marginal experience. Contre Ibis 
radicalizes this process through invective, recasting exile as poetic combat. Ovid constructs a 
new literary persona, interrogating center/periphery dynamics. His work establishes exile as a 
space of reinvention where language compensates for territorial loss. This approach anticipates 
contemporary migrant literatures, demonstrating how exclusion can be reconfigured as creative 
potential, transmuting dispossession into literary power.

Keywords: Ovid, exile, relegatio, metamorphosis, elegiac poetry, marginality, literary 
tradition, identity

L’exil est une expérience de rupture, qui modifie en profondeur l’identité et la per-
ception du monde de l’être qui le subit. Pour Ovide, sa relégation en 8 après J.-C. à 
Tomes (Tomis), sur les bords de la mer Noire, aux confins de l’Empire romain, où il 
mourut en 17, ne représenta pas seulement un éloignement géographique, mais une 
véritable métamorphose existentielle et poétique. Arraché à Rome, il vit son statut 
de poète et d’homme redéfini par ce qu’il vécut comme une expérience radicale de 
la marginalité. Son œuvre elle-même changea de tonalité, passant d’une célébration 



2	 Hélène VIAL

heureuse et audacieuse du monde romain au cœur duquel Ovide avait eu toute sa 
place à l’expression, réitérée encore et encore en variatio, de la souffrance éprouvée 
par un être déraciné dont la seule place désormais, rendue à la fois impossible et vitale 
par la relégation, était l’écriture. Cette transformation s’inscrit dans un mouvement 
double et complémentaire : d’une part, Ovide subit son exil comme une dépossession 
de soi ; d’autre part, il le transforme en un objet littéraire, une matière poétique qui 
lui permet de reconstruire son identité à travers l’écriture. L’exil devient ainsi une 
métamorphose symbolique, où l’auteur se réinvente au fil de ses élégies, conjuguant 
constamment réinvention de l’écriture de la plainte et de sa propre figure.

Les raisons précises pour lesquelles l’empereur Auguste relégua Ovide 1 sont 
présentées par le poète de manière volontairement obscure – un carmen (probable-
ment L’Art d’aimer) et un error (une faute liée à une vision interdite) 2. Contrairement 
à l’exil politique qui frappe d’autres personnes sous le règne d’Auguste, Ovide subit 
une relegatio : bannissement sans perte de citoyenneté, mais définitif (in perpetuum), 
dans un lointain perçu comme barbare. Loin de Rome, Ovide transforme cette épreuve 
en matériau littéraire. Les Tristes, Contre Ibis et Les Pontiques 3 ne se contentent pas de 
déplorer son sort : ils réinventent l’exil comme motif poétique, mêlant mythologie 4, 
réflexion sur l’altérité et métamorphose identitaire. Des premières élégies marquées 
par l’espoir d’un retour (Les Tristes) à l’acceptation d’un châtiment irréversible (Les 
Pontiques), son écriture évolue, culminant dans la violence rhétorique du Contre Ibis, 
où l’exil devient une lutte symbolique. À travers ses dernières œuvres, Ovide ne cesse 
de remodeler son rapport à l’exil, au point que la tragédie personnelle devient matière 
à reconfiguration de la parole poétique et de sa fonction, et invention d’une place 
nouvelle dans l’histoire littéraire. C’est peut-être à cause de cette nature métamor-
phique que ces derniers textes ont fondé un archétype du poète banni qui a influencé 
la littérature de l’exil jusqu’à nos jours.

Afin de comprendre la manière dont Ovide fait de son exil un processus de méta-
morphose littéraire et existentielle, cet article s’attachera d’abord à analyser sa relegatio 
comme un phénomène social et politique, en mettant en lumière les représentations de 
l’exclusion qu’il mobilise. Nous verrons ensuite comment l’exil agit comme une force 
de transformation du poète lui-même et de son écriture, le conduisant à réinventer sa 
voix et son rapport au monde. Enfin, nous examinerons la manière dont son œuvre 

1.	 Sur cette question difficile, voir les travaux d’Aldo Luisi, notamment « Ovidio e la causa della relega-
zione a Tomi », in Romanità orientale e Italia meridionale dall’antichità al medioevo. Paralleli storici e 
culturali, Stefania Santelia (dir.), Bari, Edipuglia, 2000, p. 103-133.

2.	 « Ma perte a été causée par deux chefs d’accusation/un poème et une erreur (carmen et error) », 
Tristes, II, 207. Tous les textes d’Ovide cités dans cet article font l’objet d’une traduction personnelle 
en vers libres, sans ponctuation, du texte latin de la « Collection des Universités de France » des Belles 
Lettres. Cette traduction a été présentée pour la première fois dans Le Contre Ibis d’Ovide ou la colère 
métamorphosée, Paris, Les Cent Chemins, 2023.

3.	 Écrits respectivement entre 8 et 12, entre 10 et 12 et entre 13 et 16.
4.	 Voir Jo-Marie Claassen, « The Singular Myth: Ovid’s Use of Myth in the Exilic Poetry », Hermathena, 

no 170, 2001, p. 11-64 [En ligne] URL : https://www.jstor.org/stable/23041333.

https://www.jstor.org/stable/23041333


3	 Hélène VIAL

s’inscrit dans une tradition littéraire de l’exil, anticipant les récits de migrations for-
cées et les stratégies de reconstruction identitaire développées par d’autres écrivains 
exilés. À travers cette étude, il s’agira de montrer que loin d’être une simple épreuve 
subie, l’exil devient chez Ovide un espace de recomposition symbolique, où la poésie 
joue un rôle essentiel dans la réinvention du sujet, la transmission d’une mémoire de 
l’exclusion et la création d’une dynamique de l’exil comme transformation.

La relegatio d’Ovide : bannissement politique et réécriture poétique

Le bannissement d’Ovide s’inscrit dans une pratique romaine bien définie et très 
singulière. Contrairement à la damnatio memoriae qui était une forme d’effacement 
total des condamnés politiques, la relegatio ne supprimait pas l’existence juridique 
de l’individu. Elle se distinguait aussi de l’exil proprement dit (exilium), qui était une 
condamnation plus lourde menant souvent à la confiscation des biens et à la perte 
de la citoyenneté. Ovide, en tant que relegatus, conserve ses biens et son statut, mais 
il est contraint de vivre à Tomes, aux confins du monde romain et de la barbarie. La 
relegatio est donc un bannissement atypique, surtout qu’elle résulte d’une décision 
impériale unilatérale, manifestée par un édit à exécution immédiate, plutôt que d’un 
procès. Le devenir d’Ovide n’est donc pas celui des nombreux proscrits politiques de 
Rome, traqués et souvent assassinés. Il ne subit pas de spoliation de ses biens, même s’il 
souligne ici ou là que ceux-ci sont menacés, et il conserve ses droits civiques. Son exil 
ne correspond pas non plus à la notion moderne d’exil politique, car il est davantage 
une relégation disciplinaire qu’une sanction judiciaire. Cette ambiguïté alimentera de 
manière extrêmement douloureuse l’incertitude d’Ovide lui-même, qui ne cessera de 
réclamer son retour, en vain, et elle fonde la scission qui marque toutes ses dernières 
œuvres, redéfinissant le « je » élégiaque : celle d’un homme jeté loin du centre du 
monde civilisé mais qui n’est pas dépossédé de son identité juridique ; autrement dit, 
celle d’un homme qui perd et garde à la fois son intégrité, ce qui donne naissance à 
l’image récurrente du mort-vivant (ainsi dans Tristes, I, 3, 89, quand Ovide évoque 
ainsi le soir où il a dû partir de chez lui : « Je sors/Non/C’était plutôt la levée de mon 
corps/sans funérailles [sine funere ferri 5] »).

Le seul témoignage direct que nous possédons sur la relegatio d’Ovide est son 
propre récit poétique, et le statut d’unique témoignage de ses dernières œuvres attire 
encore davantage l’attention sur la manière dont il utilise l’écriture pour construire 
son propre mythe. Sa marge de manœuvre pour donner ce que l’on pourrait appeler 
sa propre version des faits est à la fois infime et totale : infime dans la mesure où il ne 

5.	 Voir notamment Jo-Marie Claassen, « Ovid’s Wavering Identity: Personification and Depersonalisation 
in the Exilic Poems », Latomus, tome 49, no1, 1990, p. 102-116 [En ligne] URL : https://www.jstor.org/
stable/41535568. Et Claire Béchec, « La métamorphose ovidienne du poète élégiaque en poète fantôme », 
Vita Latina, no 187-188, 2013, p. 88-111 [En ligne] DOI : https://doi.org/10.3406/vita.2013.1756. Sur le trajet 
entre Rome et Tomes, voir Rita Degl’Innocenti Pierini, « Diuersa per aequora. Il viaggo dell’esule », in 
Multa per aequora, Silvana Rocca (dir.), Gênes, Compagnia dei Librai, 2004, p. 111-128.

https://www.jstor.org/stable/41535568
https://www.jstor.org/stable/41535568
https://doi.org/10.3406/vita.2013.1756


4	 Hélène VIAL

peut pas dire sans porter atteinte au Prince, donc aggraver encore sa propre situation, 
ce qui lui est précisément reproché ; totale en ce qu’il a à sa disposition tout le langage, 
et notamment tout le langage mythologique, pour énoncer les choses exactement 
comme il l’entend. Quant au ton, s’il est souvent, dans les Tristes et les Pontiques, celui 
de la plainte, il est radicalement différent dans le Contre Ibis, vengeance littéraire où 
la posture adoptée est offensive et où l’exil se mue en un affrontement symbolique 
entre « Ovide » et « Ibis », incarnation de cet exil. Dans les trois œuvres cependant, 
le poète met en scène l’horreur de sa condition et le fait en multipliant les références 
aux personnages de la mythologie qui, comme lui, ont été d’une manière ou d’une 
autre arrachés à eux-mêmes, comme Actéon, coupable lui aussi d’avoir vu quelque 
chose qu’il ne fallait pas voir.

Cette réécriture poétique de l’exil montre que le bannissement devient chez 
Ovide matière à métamorphose : l’exil n’est pas seulement un châtiment dévastateur, 
mais un événement fondateur – et fondateur parce que dévastateur – qui réinvente 
le poète et son œuvre. Ainsi, le bannissement d’Ovide est un objet complexe, à la 
croisée du politique, du juridique et du poétique. Il met en jeu une tension entre le 
pouvoir impérial, qui efface le poète du centre de Rome, et la stratégie littéraire du 
poète, qui transforme cet effacement en une reconfiguration symbolique et poétique 
de son identité. L’exil apparaît en effet, dans les dernières œuvres d’Ovide, comme 
la condition d’une altérité qui reconfigure la vocation poétique et qui le fait par trois 
voies complémentaires : la mise en scène du déracinement, la représentation du monde 
romain depuis la marge et la construction d’un imaginaire de l’exilé.

Ovide ne cesse de décrire Tomes comme un lieu inhospitalier, où règnent la rudesse 
du climat et la brutalité des peuples environnants. Dans les Tristes et les Pontiques, 
il insiste sur le froid extrême, les tempêtes hivernales et le caractère belliqueux des 
Gètes et des Sarmates, qui incarnent pour lui une forme de barbarie opposée à la 
civilisation romaine :

       Parmi les ennemis
au milieu des dangers
c’est là que je vis
comme si
en même temps que ma patrie
la paix m’avait été enlevée
[…]
Ajoute l’aspect du lieu
– ni feuillages ni arbres pour le recouvrir –
et le fait que l’hiver qui engourdit succède à l’hiver
[25] C’est là que moi
luttant contre le froid
contre les flèches
contre mon destin
un quatrième hiver m’épuise
Mes larmes sont sans fin



5	 Hélène VIAL

sauf quand l’hébétude les arrête
et qu’une torpeur semblable à la mort (similis morti […] torpor) s’empare de 

mon cœur
(Pontiques, I, 2, 13-28)

Il souligne la difficulté de la communication avec ces populations, dont il ne parle 
pas la langue (Le barbare/ici/c’est moi [Barbarus hic ego sum]/qui ne suis compris 
par personne », Tristes, V, 10, 37), accentuant ainsi son isolement. L’opposition entre 
Rome et Tomes se joue également dans l’image que donne Ovide des habitants de 
la région. Il les dépeint comme des guerriers sauvages, toujours armés, vivant dans 
une contrée marquée par la violence. Peut-être exagère-t-il cette description pour 
renforcer son propre statut de victime, mais quoi qu’il en soit, elle participe d’un 
imaginaire littéraire de l’exil, où l’exclu se retrouve plongé dans un monde étranger 
et hostile. Ainsi, Tomes devient l’antithèse de Rome : si la Ville éternelle incarne la 
culture et l’ordre, Tomes symbolise le chaos et l’altérité.

L’exil conduit Ovide à repenser Rome sous un nouveau jour. Dans les Tristes et les 
Pontiques, la Ville devient un paradis perdu, un centre de raffinement et de stabilité, 
en opposition à la rudesse de Tomes. Cet effet de contraste s’inscrit dans une logique 
classique où la périphérie permet de revaloriser le centre. Pourtant, Rome n’est pas 
uniquement dépeinte comme un lieu idyllique : Ovide la perçoit également comme 
un espace de pouvoir intransigeant, dominé par la volonté impériale. La distance lui 
permet de poser un regard critique sur la politique augustéenne, même si cette critique 
demeure implicite : il questionne la justice d’un empire qui l’a exclu sans procès et reste 
sourd à ses supplications. Ainsi les œuvres de la relegatio entrent-elles en résonance 
avec les précédentes – les Métamorphoses en particulier –, dans lesquelles figurait déjà 
une attitude distanciée voire subversive vis-à-vis du Prince ; et ces premières œuvres 
apparaissent à bien des égards comme une prophétie autoréalisatrice. En ce sens, 
l’exil d’Ovide n’est pas seulement un déplacement physique, mais une expérience qui 
transforme sa vision du monde romain. Tomes devient un prisme à travers lequel 
Rome est interrogée, devenant à la fois objet de nostalgie et de remise en question.

Ovide construit dans ses poèmes une image de lui-même en victime-coupable 
dont la punition est à la fois injuste et juste. Il mobilise le motif et le ton de la plainte, 
cherchant à émouvoir ses lecteurs et à solliciter leur compassion, et la figure du 
poète malheureux, éloigné de la culture qui l’a vu naître, devient avec lui une matrice 
littéraire puissante qui se retrouvera dans de nombreuses autres figures d’exilés. Le 
recours aux métaphores du naufrage et de l’abandon renforce cette posture : Ovide 
se représente comme un homme échoué sur un rivage hostile, comme un corps rejeté 
par la mer. Cette image du naufragé (« Je tiens dans mes bras les morceaux brisés de 
mon navire/et il se bat pour s’emparer des planches de mon naufrage », Contre Ibis, 
17-18) traduit à la fois la violence de son bannissement et l’irrévocabilité de son exil.

Pourtant, si Ovide se présente, en centaines de variations, dans tout le malheur 
qui est le sien, il exhibe aussi constamment le fait qu’il demeure un maître des mots, et 



6	 Hélène VIAL

c’est par l’écriture qu’il cherche à reprendre le contrôle de son destin. Son exil devient 
ainsi un acte de création, une métamorphose de l’individu en poète de la marge.

L’exil et la métamorphose

Cette métamorphose est d’abord la transformation de soi par l’éloignement. Les 
Tristes, les Pontiques et le Contre Ibis mettent en scène une profonde crise de l’identité 
poétique : Ovide en exil est-il encore un poète romain ? La relegatio remet en question 
ce statut même, en ce que la littérature latine est intrinsèquement liée à l’espace de 
Rome, lieu de reconnaissance et de circulation de l’art poétique. En étant exclu de la 
ville, Ovide se retrouve en marge du champ littéraire, privé des cercles aristocratiques 
qui donnaient à la poésie sa résonance publique. Il exprime cette angoisse dans les 
Tristes et les Pontiques, où il se décrit comme un poète abandonné, écarté de la scène 
littéraire, condamné à une parole sans audience :

[25] Cet élan sacré qui nourrit le cœur des poètes
et qui vivait autrefois en moi
je ne l’ai plus
Ma Muse peine à venir jouer son rôle
Elle peine à poser
presque de force
ses mains réticentes sur la tablette que j’ai prise
Le plaisir que j’ai à écrire est faible
pour ne pas dire nul
[30] et je n’ai plus envie d’entrelacer des mots selon des rythmes
que ce soit parce que je n’en ai retiré aucun avantage
– c’est même l’origine de mon malheur –
ou parce que danser dans les ténèbres
et écrire de la poésie sans avoir personne à qui la lire
c’est la même chose
[35] Ce qui excite le zèle
c’est d’être écouté par quelqu’un
C’est grâce aux éloges que le talent grandit
Le plus puissant éperon est la gloire
Ici
à qui lirais-je ce que j’écris
sinon aux blonds Coralles
et aux autres peuples qui vivent près de l’Hister barbare
(Pontiques, IV, 2, 25-38)

Rome, qui constituait le cadre naturel de sa production poétique, devient un 
espace interdit, inaccessible, où sa voix ne peut plus être entendue. L’exil ne se limite 
pas à un éloignement physique : il s’agit d’une expérience de dépossession littéraire. 
Ovide perd son lectorat habituel, son statut social de poète reconnu voire, selon ses 



7	 Hélène VIAL

propres termes, sa capacité à composer une poésie digne de Rome. Dans les Pontiques, 
il écrit même que l’environnement barbare de Tomes altère sa maîtrise du latin, lui 
faisant craindre de perdre la fluidité et l’élégance de son écriture, et qu’il est désormais 
poète dans la langue de sa terre d’exil, qu’il hybride avec des mètres romains (« Ah/ 
J’ai honte/ J’ai même écrit un petit livre en langue gétique/ Des mots barbares [bar-
bara uerba] ont été agencés selon nos rythmes [nostris… modis] », Pontiques, IV, 13, 
19-20). Cependant, cette crise identitaire le pousse à redéfinir sa voix poétique. Isolé, 
il explore de nouveaux registres : la plainte et l’appel désespéré, mais aussi, avec le 
Contre Ibis, l’invective pleine d’énigmes mythologiques et autres. Il transforme ses 
poèmes en lettres ouvertes, adressées à ses amis et protecteurs restés à Rome, mais 
aussi à Auguste lui-même, y compris dans le Contre Ibis où il adopte un ton plus 
violent et accusateur. Loin d’être une simple répétition de sa poésie d’avant l’exil, cette 
évolution témoigne d’une recomposition de sa voix, qui devient plus personnelle et 
plus engagée tout en conservant, avec une grande cohérence, les fondamentaux de 
sa poétique, à commencer par l’empreinte mythologique.

L’exil d’Ovide n’est pas seulement un thème de son œuvre, il en redéfinit les 
contours : le lien entre expérience personnelle et création poétique se resserre, faisant 
des Tristes et des Pontiques, mais aussi du Contre Ibis, un laboratoire de la méta-
morphose de l’auteur. Il ne s’agit plus seulement de raconter l’exil, mais de le mettre 
en scène comme une condition qui influe sur l’acte même d’écrire. Ce processus se 
manifeste notamment dans le langage et les images qu’Ovide emploie. Ainsi, nous 
l’avons souligné, le motif du naufrage revient régulièrement, faisant écho à la sensation 
de perte irréversible qui habite le sujet poétique. Dans ses vers, il théâtralise sa propre 
voix, passant du récit plaintif au ton suppliant, du regret à l’attaque, comme pour 
refléter les oscillations de son identité bouleversée par l’exil. Celui-ci devient ainsi un 
mécanisme à la fois destructeur et productif : il brise les repères du poète, mais lui 
permet aussi de reconfigurer son œuvre, de renouveler sa poésie et d’expérimenter 
une écriture plus intime et introspective. Par cette transformation, Ovide réussit à 
inscrire son exil dans l’histoire littéraire, en faisant de sa relégation non une fin, mais 
un acte fondateur d’une nouvelle manière d’écrire.

La relegatio est en particulier une réécriture de l’espace et du temps : avec la 
définition de Tomes comme une « anti-Rome », une géographie de la marginalité 
se dessine, accompagnée d’une temporalité de l’exil, faite d’errance, d’attente et de 
résignation, et l’écriture poétique se redéfinit à partir de ce nouveau cadre spatio-
temporel comme espace de résistance et de survie, voire, pour reprendre un mot de 
Paolo Fedeli, de conquête 6.

Dans les Tristes et les Pontiques, Ovide décrit Tomes comme une antithèse absolue 
de Rome. Alors que Rome incarne pour lui la culture, l’ordre et la sociabilité raffinée, 
Tomes est un espace de chaos, de solitude et de rudesse. Il insiste sur le froid intense, 
les attaques constantes des peuples voisins et la dureté des conditions de vie. Par cette 

6.	 Paolo Fedeli, « L’elegia triste di Ovidio come poesia di conquista », in Fecunda licentia. Tradizione e 
Innovazione in Ovidio elegiaco, Roberto Gazich (dir.), Milan, Vita e Pensiero, 2003, p. 3-35.



8	 Hélène VIAL

description, il inscrit la ville de son exil dans une poétique de la marginalité : elle est à la 
fois un lieu de bannissement et un espace liminaire, où les frontières entre civilisation et 
barbarie, entre culture et nature, deviennent floues. Tomes devient ainsi une inversion 
négative de Rome. Cette géographie symbolique renforce la sensation d’exclusion 
ressentie par Ovide et participe à la construction d’un imaginaire de l’exil fondé sur 
l’opposition entre un espace perdu (Rome) et un espace subi (Tomes). L’exil n’est 
donc pas seulement une délocalisation, mais une rupture spatiale et civilisationnelle, 
marquant une fracture dans l’expérience de l’auteur.

En lien organique avec ce travail sur les représentations de l’espace, l’un des aspects 
les plus marquants de l’exil chez Ovide est la manière dont il transforme le temps en 
une structure narrative de l’attente et de la déréliction. Contrairement aux voyages 
épiques d’Ulysse ou d’Énée, qui impliquent une progression et un but, l’exil ovidien 
est marqué par une stagnation, et le poète se trouve enfermé dans un temps circulaire, 
répétitif, sans perspective de retour. Cette temporalité de l’attente est perceptible dans 
les élégies des Tristes et des Pontiques, où chaque saison qui passe est une occasion 
de regretter l’absence d’issue. L’attente d’une clémence impériale qui ne vient jamais 
plonge Ovide dans une insoutenable oscillation entre l’espoir d’un rappel à Rome et 
la conscience grandissante, qui devient explicite dans les Pontiques, de l’irrévocabilité 
de son bannissement. Ce sentiment d’enfermement temporel renforce la sensation de 
déshumanisation, le poète se décrivant parfois comme un être fantomatique, errant 
sans but dans un monde figé.

Face à cette double aliénation spatiale et temporelle, l’écriture devient pour Ovide 
l’unique espace où il peut encore exister pleinement. Dans les Tristes et les Pontiques, il 
insiste sur le fait que ses poèmes sont ses seuls messagers vers Rome, sa seule manière 
de maintenir un lien avec le monde qu’il a perdu. L’écriture poétique se mue en un 
espace de résistance, où le poète tente de lutter contre l’oubli et l’effacement imposés 
par l’exil. Dans le Contre Ibis, cette stratégie de survie prend une forme plus agres-
sive : en adoptant le registre de l’invective, Ovide transforme sa plume en une arme 
de défiance. Loin de se contenter d’une plainte résignée, il fait de l’acte d’écrire un 
acte de contestation contre son sort. Avec cette posture, la parole poétique affirme sa 
capacité à conserver un pouvoir d’action et de subversion, même dans la marginalité. 
Ainsi, si l’exil a condamné Ovide à une errance spatiale et temporelle, il lui a aussi 
offert un nouvel espace de création. Loin d’être une simple réminiscence du passé, 
son œuvre se déploie comme une stratégie de survie et de réinvention de soi à travers 
l’acte poétique.

Ovide et la postérité de l’exil, un archétype littéraire

Ainsi l’écriture ovidienne de l’exil invente-t-elle un territoire poétique nouveau, entre 
témoignage et fabrique du mythe. Le « je », qui dans toutes les œuvres précédentes 
d’Ovide était déjà un personnage situé quelque part entre l’homme biographique 
et un être de pure fiction, devient ici une persona inédite qui est peut-être celle du 



9	 Hélène VIAL

premier poète migrant. S’incarne en effet pour la première fois – en tout cas pour la 
première fois dans un détail aussi vertigineux, et comme objet même de la poésie de 
son auteur –, dans les Tristes, les Pontiques et le Contre Ibis, la figure du poète-exilé 
comme archétype d’une figure qui connaîtra une immense postérité : celle du poète 
condamné à la marge, dont la voix reste néanmoins porteuse d’un message essentiel. 
Dans l’Antiquité, l’exil des intellectuels était souvent synonyme d’une relégation au 
silence ou à l’effacement ; Ovide transforme cette mise à l’écart en une prise de parole, 
au sens le plus fort du terme. En ce sens, il peut être vu comme un précurseur de toutes 
les figures postérieures d’écrivains bannis ou censurés. Sa position en périphérie lui 
permet aussi de poser un regard critique sur le centre du pouvoir. Il se met en scène 
non seulement comme une victime du bannissement, mais aussi comme un témoin 
de l’injustice. En cela, il rejoint une tradition d’intellectuels exilés qui utilisent leur 
éloignement pour interroger les dynamiques politiques et culturelles de leur temps.

Dans son exil, Ovide convoque régulièrement les grandes figures antiques de 
l’errance, notamment Ulysse et Énée. Pourtant, il s’en distingue de manière significa-
tive : contrairement à ces héros, qui poursuivent une quête avec un objectif précis (le 
retour à Ithaque pour Ulysse, la pérennité de Troie pour Énée), Ovide est condamné à 
une errance sans fin, sans espoir de retour, et son exil ne suit pas une trajectoire épique, 
mais une spirale de souffrance. Par ailleurs, alors qu’Ulysse et Énée trouvent dans leurs 
voyages une forme d’accomplissement personnel, Ovide, lui, voit son exil comme une 
négation de son identité. Il ne construit pas un nouvel avenir, mais déplore ce qu’il 
a perdu. En ce sens, il se présente comme un anti-héros de l’exil, dont l’odyssée n’est 
pas une quête mais une peine sans espoir ; d’ailleurs, cette opposition structurelle à 
l’épopée traditionnelle va de pair avec l’abandon du vers épique, l’hexamètre dacty-
lique, mètre des Métamorphoses, et le retour au distique élégiaque, forme métrique 
de presque toutes les autres œuvres d’Ovide, mais pour le renouveler complètement 
et en faire une écriture de la scission d’un être par l’exil (« Je suis divisé [Diuidor]/
exactement comme si je laissais derrière moi mes membres/Certains semblèrent être 
arrachés au corps dont ils faisaient partie », Tristes, I, 3, 73-74).

L’écriture apparaît dans ce contexte comme ultime espace de repli. Les poèmes 
deviennent un refuge symbolique où le « je » peut encore exister pleinement, même 
à distance de Rome. Ovide qualifie d’ailleurs ses vers de véhicules imaginaires, de 
messagers capables de créer l’impossible nouage entre son présent et son passé et de 
relier Tomes à la capitale qu’il ne reverra jamais. Cette fonction compensatoire de 
l’écriture annonce une dynamique que l’on retrouvera chez de nombreux auteurs 
exilés. Loin de se limiter à un simple outil de communication, la poésie devient un 
espace de reconstruction identitaire. Dans un monde où il a perdu ses repères spa-
tiaux et sociaux, Ovide recrée un territoire symbolique à travers ses mots, territoire 
de résistance et de consolation :

        Donc
si je suis vivant
si je résiste à des peines cruelles



10	 Hélène VIAL

si le dégoût d’une vie d’inquiétude ne s’empare pas de moi
c’est grâce à toi
Muse
Car c’est toi qui me consoles
toi qui
dans mes soucis
viens me reposer
me guérir
C’est toi qui me guides et m’accompagnes
toi qui m’enlèves à l’Hister
[120] et qui me fais une place au milieu de l’Hélicon
(Tristes, IV, 10, 115-120)

Cette idée d’une littérature-refuge se retrouve chez de nombreux écrivains en 
exil, qui utilisent la création littéraire pour contourner l’effacement imposé par leur 
bannissement. Ainsi, la relegatio d’Ovide marque non seulement une transformation 
de son identité, mais aussi une redéfinition du rôle de la littérature face à l’exclusion. 
Par l’écriture, il parvient à faire de son bannissement un acte fondateur, transformant 
une punition en une expérience créative qui l’installe parmi les figures majeures de 
l’exil littéraire.

L’héritage et les résonances contemporaines de cette métamorphose poétique 
de la relégation sont considérables. Elles le sont d’abord, tout simplement, parce que 
les œuvres écrites par Ovide relégué ont été des modèles pour la littérature de l’exil, 
et en particulier pour la poésie de l’exil. Elles constituent sans doute les premiers 
recueils littéraires construits entièrement autour de l’expérience de la perte du pays 
natal. À travers ces poèmes élégiaques, Ovide élabore un archétype qui influencera 
profondément la littérature occidentale. Il met en place une rhétorique de la plainte, 
de la supplication et de la nostalgie qui deviendra emblématique chez de nombreux 
écrivains bannis après lui. En outre, au-delà de la lamentation et par une hybridation 
novatrice avec elle, il explore un autre registre littéraire dans le Contre Ibis, où la plainte 
laisse très vite la place à l’invective, faisant de l’exil le moteur non seulement d’un 
chagrin, mais aussi d’une colère qui se mue en furor aussi destructeur pour « Ibis » 
que la relegatio l’est pour Ovide. Le Contre Ibis se démarque par sa virulence et son 
recours à la malédiction, où, en passant par la langue maternelle qu’est la mythologie, 
mais condensée à l’extrême, le « je » déchaîne la violence de ce qu’il subit. Cette tonalité 
confère une nouvelle dimension à l’écriture de l’exil : celle d’un combat rhétorique à 
la fois artificiel et existentiel où la parole poétique devient une arme.

La figure d’Ovide en exil devient ainsi un creuset mémoriel de la poésie, voire de 
la poétique, des migrations forcées et, en s’intégrant dans le cortège de ses propres 
personnages métamorphosés (« je te charge de leur dire qu’au nombre de ces corps 
métamorphosés [inter mutata … corpora] peut être ajouté le visage de ma fortune 
[fortunae uultum… meae] », Tristes, I, 1, 119-120), le poète ouvre à son tour un cortège 



11	 Hélène VIAL

d’écrivains bannis ou contraints à l’exil, de l’Antiquité 7 à l’époque contemporaine (pen-
sons, pour rester près de nous, à Ossip Mandelstam, Aimé Césaire, Édouard Glissant, 
Mahmoud Darwich, Salman Rushdie, Wajdi Mouawad…) en passant par la nostalgie 
de Florence comme élément structurant du voyage initiatique dans la Divine Comédie 
de Dante ou par l’écriture mêlant témoignage personnel et critique du pouvoir de 
Victor Hugo exilé à Guernesey. Chez ces auteurs comme chez bien d’autres, l’inno-
vation radicale des dernières œuvres d’Ovide diffuse directement ou indirectement sa 
puissance poétique et mythologique, son refus de l’oubli, sa révolte contre l’injustice, 
sa dénonciation de la violence aveugle du pouvoir.

Enfin, loin d’être un simple cas historique, l’exil d’Ovide trouve une résonance 
particulière dans les débats contemporains sur la migration, l’identité et l’altérité. 
Ovide ne se contente pas de décrire la douleur de la séparation : il pose également la 
question de la survie culturelle et linguistique dans un environnement étranger. Son 
inquiétude face à la perte du latin, son malaise face aux peuples barbares et son besoin 
constant de recréer une communauté imaginaire avec Rome résonnent, dans notre 
présent, avec les problématiques des exilés du monde entier. Aujourd’hui, dans un 
monde marqué par les déplacements forcés et les migrations, la voix d’Ovide apparaît 
comme singulièrement actuelle. Il met en lumière la tension entre l’identité individuelle 
et l’appartenance collective, entre l’empreinte mémorielle et l’adaptation à un contexte 
nouveau et hostile. En cela, il préfigure de nombreux auteurs contemporains qui 
interrogent leur propre déracinement et le rapport entre écriture et territoire perdu. 
Ainsi, la figure d’Ovide en exil ne cesse d’interroger notre rapport au déplacement, 
à l’identité et à l’écriture comme espace de reconstruction. Son œuvre demeure un 
témoignage fondamental sur la condition de l’exilé et une source d’inspiration pour 
la littérature de la migration, de l’Antiquité à nos jours.

L’étude de la poésie ovidienne de la relégation met en évidence la double nature 
de l’exil, à la fois épreuve existentielle et puissant moteur de création littéraire. Si 
l’exil représente une dépossession de soi, il devient aussi un processus de réinvention. 
Ovide ne se contente pas de subir son bannissement : il le transforme en un espace 
d’expression et de redéfinition identitaire. Grâce aux Tristes, aux Pontiques et au 
Contre Ibis, il inscrit son expérience dans une tradition littéraire qui dépasse son 
cas personnel et parvient à faire de son exclusion une nouvelle matière poétique, 
contribuant ainsi à la construction du mythe de l’écrivain exilé. L’exil n’est alors 
plus un simple déplacement forcé, mais un processus dynamique de réécriture de 
soi et du monde, un espace de transformation textuelle et sociale. En créant, dans 
ses dernières œuvres, une persona inédite de poète relégué, et en la nourrissant de 
toute la matière mythologique et littéraire de sa poésie « romaine », Ovide ne cesse 
d’interagir avec les représentations collectives de son époque. Il joue avec les figures 
héroïques de l’errance tout en s’en distinguant et, loin d’être un simple témoin de 

7.	 Voir Jo-Marie Claassen, Displaced Persons. The Literature of Exile from Cicero to Boethius, Londres, 
Duckworth, 1999.



12	 Hélène VIAL

son propre bannissement, il devient un agent actif de la réécriture de son identité, 
remettant en question les rapports entre centre et périphérie, pouvoir et marginalité. 
Son écriture, oscillant entre résignation et révolte, crée une tension féconde qui 
permet d’envisager l’exil non comme une fin, mais comme un processus créateur. 
La manière dont Ovide transforme son expérience en matériau poétique montre que 
la littérature peut être un moyen de transcender la souffrance individuelle pour en 
faire une réflexion universelle sur l’exclusion et la mémoire. L’expérience d’Ovide 
trouve une résonance particulière dans le monde actuel, marqué par les migrations 
forcées et les déplacements identitaires. Son insistance sur la perte du lien culturel, la 
peur de l’oubli linguistique et la nécessité de reconstruire une appartenance à travers 
l’écriture fait écho aux trajectoires d’écrivains migrants contemporains. Aujourd’hui 
encore, la littérature de l’exil interroge la possibilité de recréer un territoire symbo-
lique à travers les mots, et la posture d’Ovide illustre combien l’arrachement d’un 
individu à sa terre peut être à la fois une expérience destructrice et une opportunité 
de refondation poétique. La lecture des Tristes, des Pontiques et du Contre Ibis nous 
invite à repenser l’exil non seulement comme un espace possible de renouvellement 
et de subversion littéraires, où la voix du poète s’élève malgré la relégation et même 
grâce à elle et continue ainsi d’exister, pour toujours, audacieusement, dans un espace 
qui n’est plus ni Rome ni Tomes mais la contrée de l’éternité poétique 8 :

        J’atteins enfin
après avoir été entraîné dans de longues errances
[110] les rivages de Sarmatie voisins des Gètes porteurs de carquois
Là
bien que je sois cerné par le bruit des armes des peuples voisins
j’allège
autant que possible
mon triste destin par la poésie
Et même si je n’ai personne aux oreilles de qui la confier
cela me permet tout de même d’épuiser et de tromper le jour
[…]
Muse
[…]
C’est toi qui
chose rare
as donné à mon nom
de mon vivant
de pouvoir s’élever
C’est en général après la mort que la renommée fait un tel don
Et l’envie

8.	 Voir Jo-Marie Claassen, « Ovid’s Poems from Exile: the Creation of a Myth and the Triumph of Poetry », 
Antike und Abenland, vol. 34, no1, 1988, p. 158-169 [En ligne] DOI : https://doi.org/10.1515/anab-1988-
0113.

https://doi.org/10.1515/anab-1988-0113
https://doi.org/10.1515/anab-1988-0113


13	 Hélène VIAL

qui rabaisse ce qui est contemporain
n’a mordu de sa dent injuste aucune de nos œuvres
[125] Car
bien que notre siècle ait produit de grands poètes
la renommée n’a pas été malveillante envers mon talent
et bien que j’en place beaucoup au-dessus de moi
je ne suis pas dit inférieur à eux
et je suis très lu dans le monde entier
Si donc les prédictions des poètes comportent quelque vérité
[130] même si je mourais tout de suite
terre
je ne t’appartiendrais pas
Que je doive cette renommée à la faveur ou à ma poésie
c’est toi que je remercie
toi qui me lis avec sincérité
(Tristes, IV, 10, 109-132)


