
Frédéric CLAMENS-NANNI, « Évelyne Ducrot, Catherine Milkovitch-Rioux et Nathalie Vincent-Munnia 
(dir.), Réfugier [Carnets d’un campement urbain], Saint-Avertin, La Boîte à Bulles, 2021 », Sociopoétiques [En 
ligne], 10 | 2025, 
URL : http://revues-msh.uca.fr/sociopoetiques/index.php?id=2625

Pour citer cet article : 

La  revue  Sociopoétiques est mise à disposition selon les termes de la Licence Creative Commons Attribution 
4.0 International. 

Les articles de la revue sont utilisables sous licences CC BY 4.0. Les autres éléments (illustrations, extraits 
d’œuvres) sont susceptibles d’être soumis à des autorisations d’usage spécifiques.

L’Université Clermont Auvergne est l’éditeur de la revue en ligne Sociopoétiques.

http://revues-msh.uca.fr/sociopoetiques/index.php?id=2625


Sociopoétiques [En ligne], 10 | 2025  

RÉFUGIER [CARNETS D’UN CAMPEMENT URBAIN]

Évelyne Ducrot, Catherine Milkovitch-Rioux et Nathalie Vincent-Munnia (dir.), 
Réfugier [Carnets d’un campement urbain], Saint-Avertin, La Boîte à Bulles, 2021. 
Coffret composé de trois livrets : Témoigner [Chronique du campement Gergovia], 
Explorer [Carnet de recherches], Relier [La chaîne du livre].

Ce coffret, composé à plusieurs mains, se présente comme une exploration littéraire, 
documentaire et graphique en prise directe sur un événement qui s’est produit à 
Clermont-Ferrand en octobre 2017 : un campement de fortune, initialement installé 
sur la place du 1er Mai, se réfugie à Gergovia, site de l’Université Clermont Auvergne 
hébergeant l’UFR de Lettres, Culture et Sciences Humaines. Dans les marges de ce 
campus de centre-ville, sur les parkings et dans les jardins, une vie sociale cosmopolite 
s’improvise, tissée de fils d’Albanie, de Russie, de Tchétchénie, du Kosovo, du Mali, 
d’Algérie… Une histoire de solidarités s’écrit avec bénévoles, étudiants, enseignants, 
réfugiés, militants. « Durant trois semaines, expliquent Catherine Milkovitch-Rioux 
et Nathalie Vincent-Munnia, une vie se partage, entre ses joies, ses angoisses, ses 
peines, ses luttes, jusqu’au dénouement : à l’issue du combat, les réfugiés seront 
relogés pour l’hiver 1. »

De janvier 2018 à mai 2021, le coffret est réalisé avec l’aide de nombreux collabora-
teurs 2. Il rend compte d’une sociopoétique de la trace qui vise à garder en mémoire un 
habitat éphémère dont la formule pourrait être : « Seul reste / l’écho / d’un passage 3. » 
Dressé rapidement, conçu pour le provisoire, le campement n’offre pas le toit résistant 

1.	 Catherine Milkovitch-Rioux, Nathalie Vincent-Munnia, « Réfugier, ou habiter ensemble l’éphémère », 
postface, Témoigner [Chroniques du campement Gergovia], premier volume du coffret Réfugier.

2.	 Le coffret est issu d’une collaboration entre l’Université Clermont Auvergne (Service Université Culture, 
Centre de Recherches sur les Littératures et la Sociopoétique, Maison des Sciences de l’Homme, Master 
Lettres et Création littéraire) et l’Union nationale des industries de l’impression et de la communication 
(UNIIC), l’Institut du développement et d’expertise du plurimedia (IDEP), la Fédération des travail-
leurs des industries du livre, du papier et de la communication (FILPAC-CGT), au sein de laquelle 
Patrick Chatet a eu en charge la réalisation du coffret. De nombreux partenaires ont également collaboré 
à cette réalisation, parmi lesquels l’IFAV (association Il faut aller voir, organisatrice du Rendez-vous 
du Carnet de voyage) et le lycée des métiers de La Fayette de Clermont-Ferrand (Pôle Plurimédia).

3.	 Texte extrait du carnet Témoigner, recueil non paginé. Les citations seront données seules, sans renvois 
à des notes de bas de page. 



2	﻿

et protecteur de la maison : mansionem, issu du verbe manere, désigne un lieu où l’on 
peut séjourner, un point d’ancrage durable. Le coffret réunit trois carnets.

Témoigner [Chroniques du campement Gergovia]

Ce premier ouvrage rassemble des photographies d’Isabelle Germanaud et de Chris-
tophe Guimard, des dessins de Bruno Pilorget et des chroniques, écrites sous la forme 
de poèmes, à partir des témoignages des réfugiés qu’ont recueillis les étudiants du 
Master Lettres et Création littéraire, guidés par l’écrivain Alban Lefranc. La trace en 
appelle à l’économie de moyens, à une écriture en retenue, rempart contre le pathos 
qui pourrait déborder de ces vies déracinées. Les étudiants ont eu le souci de la justesse 
tant dans l’expression que dans leur posture. « Il s’agissait d’être au plus près des 
témoignages recueillis, d’éviter tout discours surplombant, fût-il d’indignation 4 », 
comme l’explique Alban Lefranc. Le carnet se compose de cinq volets : « Un an après », 
« Le cahier rouge », « Les jours », « Les droits » et « Les paroles ».

Les deux textes d’ouverture évoquent paradoxalement la « [f]in du campement » 
qui se dit à travers des négations – « On n’entend plus les rires des enfants. » – et 
l’aspect accompli des passés composés : « On a repeint les murs / L’herbe a repoussé 
/ Les gens sont partis / La craie est partie / La neige est revenue ». Dès lors, textes 
et images répondent à l’urgence de lutter contre l’oubli. L’écrit remplit une fonc-
tion mémorielle quand il égrène quelques-uns de ces jours d’octobre, tel un journal 
intime polyphonique. Il témoigne également d’une autre fonction, laquelle consiste 
à organiser une vie de fortune : planifier, appeler Benoît – « Il y a son numéro dans 
le cahier rouge. » – suivre les instructions de Léna qui « a imprimé une carte / avec 
les magasins / qui veulent bien donner leurs cagettes ». Malgré la précarité – « Les 
toilettes / Toujours bouchées / Puis condamnées » –, les réfugiés deviennent « habi-
tants du campement ». Chacune, chacun, décline son identité au moyen d’un « Je 
suis » à double tranchant : il préserve un ancrage – « Je suis angolais » ou « Je suis 
camerounaise » –, mais impose une assignation qui condamne à l’exclusion – « Je 
suis l’homosexuel qui doit fuir son pays. / Je suis la fille qui a refusé de se prostituer. » 
Ces identités meurtries se réunissent en un « nous » qui, pour avoir subi l’épreuve 
la dépossession – « Nous avons dormi là-bas dans la rue. » – aspire à refaire société.

Explorer [Carnet de recherche]

Catherine Milkovitch-Rioux et Nathalie Vincent-Munnia, enseignantes-chercheuses 
en littérature française, précisent le lien qui s’établit entre ce carnet et le précédent : 
« À travers l’histoire du campement de Gergovia, c’est plus largement, l’amplitude 

4.	 Alban Lefranc, « Que dire qui ne soit pas une confiscation de la parole. Avant-propos », Explorer [Carnet 
de recherches], deuxième volume du coffret Réfugier, p. 5.



3	﻿

des (sans)-abris qu’il s’agit de mesurer dans les sciences sociales, la littérature, les 
arts 5. » Il s’agit alors de mettre en perspective cette histoire éphémère dans l’histoire 
et la géographie des migrations appréhendées par des écrivains, des artistes et des 
chercheurs.

Le carnet compte vingt-neuf illustrations de Bruno Pilorget, Marion Bernard, 
Dominique Marteau et bien d’autres artistes. Vingt-quatre contributeurs ont écrit 
des textes. Du côté de l’histoire, Laurent Lamoine, enseignant-chercheur en histoire 
romaine, évoque, à la faveur de la parenté entre Gergovie et Gergovia, les camps de 
César durant la guerre des Gaules. Camille Cordier-Montvenoux, doctorante en histoire 
contemporaine, opte pour un temps plus resserré en proposant « [u]ne brève histoire 
des réfugiés en Auvergne 6 ». Alain Chevarin, ancien professeur de Lettres à l’Institut 
universitaire de formation des maîtres (devenu INSPÉ), se concentre, quant à lui, sur 
une vingtaine d’années précédant l’installation du campement à Gergovia. Il explique 
les circonstances qui ont vu naître le Réseau éducation sans frontières 63 en 1998 à la 
suite d’une mobilisation de bénévoles et d’associations humanitaires pour défendre 
les droits d’autres migrants. La temporalité est abordée sous un tout autre angle, à 
partir de la question qu’une adolescente pose à l’enseignante et écrivaine Dalie Farah, 
à Gergovia : « En fait, quelle est la différence entre l’imparfait et le passé simple 7 ? » 
Cette question, à la fois dérisoire dans le contexte et complexe à expliquer, conduit 
l’écrivaine à ce constat : « Conjuguer l’injustice est la seule concordance qui semble 
dominer la grammaire de notre siècle 8. » Notre siècle mais aussi d’autres temps. Ainsi, 
l’écrivain Arno Bertina fustige notre propension à construire une historiographie qui 
nous aveugle : la magnificence de Versailles nous fait oublier la misère à laquelle le 
peuple a été réduit pour bâtir le château. De nos jours, nos silences sur la situation 
des migrants ne devraient pas se satisfaire des futures cérémonies commémoratives 
que nous organiserons pour leur rendre hommage quand il sera trop tard. « Car il est 
trop commode de s’en remettre à l’histoire pour laver nos fautes du moment 9. » Du 
côté d’une géographie littéraire, Lila Ibrahim-Lamrous, maîtresse de conférences en 
littérature française, conjugue au présent ce qu’elle appelle le passage « de Charybde en 
Lampedusa », sur la Méditerranée, mer au milieu de terres inhospitalières. Natividad 
Planas, maîtresse de conférences en histoire contemporaine, considère les relations 
entre une géographie urbaine et la défense des droits comme ceux du sol : « la murette 
haute de 1 m 50 qui sépare l’université de l’espace public matérialise une limite à la 

5.	 Catherine Milkovitch-Rioux, Nathalie Vincent-Munnia, « (Sans)-abris », Explorer [Carnet de recherches], 
op. cit., p. 49.

6.	 Camille Cordier-Montvenoux, « Une brève histoire des réfugiés en Auvergne », Explorer [Carnet de 
recherches], ibid., p. 16-18.

7.	 Dalie Farah, « Réfugiés de la fac de Lettres : imparfait ou passé simple ? », Explorer [Carnet de recherches], 
ibid., p. 28.

8.	 Ibid., p. 30.
9.	 Arno Bertina, “Un vieux fond d’optimisme », Explorer [Carnet de recherches], ibid., p. 98.



4	﻿

fois spatiale et juridique 10. » Outre l’histoire et la géographie, les contributeurs de ce 
carnet explorent les acceptions des mots de l’exil et de l’accueil. Alain Montandon, 
professeur émérite de littérature générale et comparée, porte son attention sur la 
notion d’hospitalité et sur l’ambivalence du nom « hôte » qui « désigne en français à 
la fois celui qui reçoit et celui qui est reçu 11 ». Le chercheur met en lumière une autre 
ambivalence, fondée sur l’étymologie et sur la parenté entre hospes, étymon de « hôte », 
et hostis, signifiant « étranger, ennemi ». « L’hôte serait-il donc un ennemi 12 ? » Cette 
analyse sémantique se poursuit dans l’article « (Sans)-abris » : Catherine Milkovitch-
Rioux et Nathalie Vincent-Munnia partent de l’origine du mot (se) réfugier pour en 
déplier les acceptions : « Le mot désigne un moyen de se dérober à un danger et, par 
métonymie, le lieu où l’on se retire momentanément pour échapper à ce danger. Quant 
aux catégories qui désignent les personnes en situation de “réfugiés”, elles font écho 
à des statuts administratifs […] 13. » Ces réfugiés, eux-mêmes, sont désignés par une 
myriade d’étiquettes qui les condamnent, selon les termes de Patrick Chamoiseau, à 
devenir « inclassables – à la fois clandestins bannis expulsés expurgés exilés désolés 
voyageurs tapageurs réfugiés expatriés rapatriés mondialisés et démondialisés, dessalés 
ou noyés, demandeurs d’asile, demandeurs de tout ce qui peut manquer aux vertus 
de ce monde, demandeurs d’une autre cartographie de nos humanités 14 ». Autant de 
mouvements migratoires que Chloé Chaudet, maîtresse de conférences en littérature 
générale et comparée, replace dans les différentes phases de mondialisation à la lumière 
de l’essai d’Ottmar Ette TransArea. Une histoire littéraire de la mondialisation qu’elle 
a traduit 15. Ce deuxième carnet contient également des témoignages d’artistes telles 
Florence Pazottu et Marie Cosnay, de réfugiés telle Souzan Adlo, Kurde de Syrie, ainsi 
que des textes littéraires de Jean-Pierre Siméon, Jacques Jouet et Youssif Haliem. Le 
volume présente, enfin, de riches orientations bibliographiques en littératures, critique 
littéraire, sciences humaines et sociales, muséographie.

Relier [La chaîne du livre]

Ce dernier carnet, qui se présente sous la forme d’un livret, rappelle que la réalisa-
tion d’un livre requiert un travail collaboratif. « Marcher, tisser, observer, chanter, 
raconter une histoire, dessiner et écrire… » : tels sont les jalons essentiels que retrace 

10.	 Natividad Planas, « Le campement Gergovia. Comment l’usage des lieux construit des droits », Explorer 
[Carnet de recherches], ibid., p. 53.

11.	 Alain Montandon, « Hospitalité : accueil de l’hôte », Explorer [Carnet de recherches], ibid., p. 32.
12.	 Ibid.
13.	 Catherine Milkovitch-Rioux, Nathalie Vincent-Munnia, « (Sans)-abris », Explorer [Carnet de recherches], 

ibid., p. 45.
14.	 Patrick Chamoiseau, Frères migrants, Seuil, 2017, p. 59. Cité par Catherine Milkovitch-Rioux, Natha-

lie Vincent-Munnia, ibid.
15.	 Ottmar Ette, TransArea. Une histoire littéraire de la mondialisation, trad. fr. Chloé Chaudet, Paris, 

Classiques Garnier, 2019. 



5	﻿

Tim Ingold dans Une brève histoire des lignes, jalons qui ont permis de composer ce 
coffret, de conserver l’éphémère.

Les trois carnets trouvent leur unité dans des énoncés à l’infinitif qui énoncent 
des actions, croisent création, recherche et engagement militant parce que, comme 
l’écrit Rafik Arfaoui, ingénieur et doctorant en géographie, « accueillir, c’est aussi se 
révolter 16 ». Pour témoigner de cette histoire de l’accueil – ou de l’exclusion – des 
réfugié·e·s dans nos sociétés occidentales contemporaines, ils mettent ainsi en œuvre 
une sociopoétique de la recherche-création.

Frédéric CLAMENS-NANNI
CELIS, Université Clermont Auvergne

16.	 Rafik Arfaoui, « Accueillir, c’est aussi se révolter », Explorer [Carnet de recherches], op. cit., p. 58-61.


